
1 
 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

AURKIBIDEA 

 

1.Sarrera eta emakumeak artxiboetan ......................................................................... 3 

2.Itsasoaren eta lurraren artean: Getariako bizitza ekonomiko eta soziala 

XVII.mendean ................................................................................................................. 6 

3.Komunitatearen oinarriak: egitura eta boterea ....................................................... 9 

3.1. Familia: Etxea, lotura eta identitatea. ” ................................................................. 9 

3.2. Ezkontza: afektua, interesak eta ohorea ............................................................... 10 

3.3. Dotea, ezkontzaren arkitektura ekonomikoa ........................................................ 11 

3.4. Nexka, emaztea eta alarguna neskazarra izatetik ihesean .................................... 12 

4.Emakumeak legearen aurrean: mugak eta ahalmenak ......................................... 16 

5.Garaiko ideologia: “Diskurtso moralak eta generoaren kontrola” ...................... 20 

6.Izena eta izana: emakumeen presentzia dokumentuetan” .................................... 24 

6.1.Sarrera ................................................................................................................... 24 

6.2.Francisca de Lerchundi: ........................................................................................ 26 

6.3.Inglesa Lopez de Zarautz ...................................................................................... 42 

6.4.Catalyna de Eycaga ............................................................................................... 43 

6.5.Maria Basurto ........................................................................................................ 48 

6.6.Ana Lopez de Segurola eta Ana de Zarautz .......................................................... 50 

6.7.Emakumeak zensoak fundatzen ............................................................................ 55 

6.8.Tutoretzaren garrantzia ......................................................................................... 59 

6.9.Dohaintzak ............................................................................................................ 60 

6.10.Dotea ................................................................................................................... 63 

6.11.Herentzia eta irabazpideko ondasunak ................................................................ 66 

6.12.Familia arteko liskarrak ....................................................................................... 68 

7.Ondorioak ................................................................................................................... 72 

8.Bibliografia ................................................................................................................. 75 

1.Lehen mailako iturriak ............................................................................................. 78 

 

 

 

 

 



4 
 

1. Sarrera eta emakumeak artxiboetan 

Ikerketa honetan Getariako emakumeen bizitzetako hainbat pasartetan murgilduko 

gara. Honetarako lehen mailako iturriak izan dira oinarri. Batez ere Gipuzkoako 

Probintzia Historikoko artxiboak erabili dira, baina baita Valladolideko Errege 

Kantzelaritzaren artxiboak ere. Bilaketen artean hainbat kontzeptu ezberdin erabili dira, 

betiere XVI.mendearen amaieratik XVII.mendera arteko daten arteko emaitzei 

erreparatuz. Kontzeptu hauen artean, “mujer”, “Getaria”, “viuda”, “bruja”, “curador”, 

herencia”, “dote”, “casamiento”, “casa solar”, “tutoria” edo “censo” gisakoak bilatu 

dira, emaitzak batzuetan ugariak izan direlarik eta bestetan aldiz, hutsalak. Emakume 

batzuek burututako dokumentu anitzek, haien kasu zehatza sakonago aztertzeko aukera 

ireki dute. Hala ere, ohikoena emakume bakoitzeko dokumentu bana aurkitzea izan da. 

Bestalde, aipatu, ikerketa honetan genero hitza erabiliko dela. “Genero” kontzeptua garai 

historiko eta gizarte bakoitzean sexuaren araberako sozializazio-eredu desberdinak 

adierazten ditu. Honela, generoaren kontzeptua sexuarekin lotuta dagoen arren, ez du 

inoiz ordezkatuko. Hortaz baiezta dezakegu iraganeko emakumeei, gaur egungoei bezala, 

rol sexual jakin batzuk esleitzen zitzaizkiela. (Armesto, 2022, 196). 

Aro Berrian emakumeei hitz egiterakoan kontuan hartu behar da ez dela talde 

homogeneo bat; izan ere, gizartearen barnean hierarkizazio sakon bat zegoen. Hierarkia 

honetan norberaren egoerak, familiak, jabetzek era orokorrean norberaren testuinguru 

pertsonalak, eragin zuzena zuten. Ondorioz emakumeak gizartea ardazten zuen hierarkian 

gorago eta beherago egoteko aukera zuten, indibiduo bakoitzaren errealitatearen arabera. 

Ondorioz, talde homogeneoaren hipotesiarekin apurtu egiten da. Hori dela eta, emakume 

aberatsek, txiroek, ilustratuek, hiritarrek, landatarrek, seme-alabarik gabekoek… arlo 

ezberdinetan jarduteko ahalmen ezberdina eduki zezaketen (Galdós, 2021, 68). 

 

Bestalde, eta nahiz eta ulertu emakumeak ez zirela talde uniforme at, garrantzitsua da 

“emakumeen historia” azaleratzea. Orain arte, askotan, “historia” gisa definitu den horren 

azpian “gizonen historia” soilik mahai gaineratu baita. Baieztapen honen aurrean, 

azpimarratu nahi da, oraindik beste hainbat historiaren zati falta zaizkigu, “LGTBIQ+” 

kolektiboaren historia”, “baliabide gutxi zituztenen historia” eta orokorrean gizon zuriak 

protagonistak ez ziren eta interesatu ez zaien historiaren zati guztiak, honela soilik lortuko 

baita historia osatuago bat. Gerda Lernerren hitzak gogoratuz, «Gizonak eta emakumeak 

baztertuak eta diskriminatuak izan dira euren klase sozialaren arabera. Baina inoiz ez da 



5 
 

gizon bat historiaren erregistroetatik baztertua izan bere sexuagatik; emakume guztiak, 

ordea, bai». «Gizartearen sorkuntzaren parte funtsezko eta erdigunean daude; historiako 

aktore eta eragileak dira [baina] sistematikoki baztertuak izan dira sinbolo-sistemen, 

filosofiaren, zientzien, legeen [...] eta teoria orokorren eraikuntzatik». Harrigarria da nola 

ezabatu den urte luzetan zehar emakumeen errealitate eta izana Historia liburuetatik eta 

kontakizunetatik. Berriz ere Lernerren hitz hartuz «Emakumeek eta gizonek elkarlanean 

eraiki dute zibilizazioa, horregatik, ez da harritzekoa populazioaren erdia iturrietan 

agertzea. Ez da baliagarria salbuespenetara jotzea, izan daitezkeelako emakume batzuk 

bakarka nabarmendu direnak, baina emakumeek talde sozial gisa inoiz ez dute boterea 

izan». Bestalde, emakumeak diskriminatuak izateaz gain, zapalkuntza-egoera ere bizi 

izan dute. Izan ere, emakume izateagatik tratamendu kaltegarria jasotzeaz gain, 

emakumeari (talde zapalduari) gizartearen antolaketaren oinarria diren arau eta jokabide-

ereduak inposatu zaizkio. Inposaketa hori ez da gizarte-harreman esfera bakar batera 

mugatzen; harreman sozialen esparru guztiak hartzen ditu barne (Armesto, 2022, 197). 

 

Emakumearen menpekotasuna ez zen soilik maila intelektualera mugatu, baizik eta 

eragina eduki zuen maila praktikoan ere, eguneroko bizitza guztiz moldeatuz. Hala ere, 

ukaezina da, garaiko moral eta ohiturei men egin ez zieten emakumeak egon zirela, beren 

burua balioesteko hainbat mekanismo erabili zituztenak (Galdós, 2021, 70). Emakumeek, 

oro har, tradizionalki feminizatutzat jotzen diren lanak edo lan-antolakuntzako beheko 

lanak betetzen zituzten. Gehienetan botere-guneetatik kanpo geratzen ziren lanak edo 

irudimen kolektiboan boterearekin loturarik ez zuten lanak, gaur egungoei bezala, rol 

sexual jakin batzuk esleitzen zitzaizkielako. (Armesto, 2022, 196). 

 

Historiografiari begirada orokor bat emanez, argi geratzen da mendeetan zehar 

emakumearen presentzia historiako diziplinan hutsala izan dela. Historia gizonen historia 

izan da, gizonek, gizonentzat egindakoa. Emakumeak historian progresiboki sartzen hasi 

ziren batez ere, generoaren ikuspegiak garrantzia hartu zuenean feminismoaren bigarren 

olatuarekin 1970 aldera. 1980ko hamarkadatik aurrera, emakumeen inguruko 

historiografia-ekoizpena asko hazi zen. Azken urteotan ikerketen eztandaren atzean, 

feminismoaren olatu berriak egon dira; betiere kontuan hartu, honek eduki zuen eragina 

unibertsitate eta ikerketa zientifikoetan (Hala ere ez dira ahaztu behar Cristina de Pizan 

eta haren 1405eko “La ciudad de las damas” gisako aitzindariak (Armesto, 2022, 195; 

Correa eta Espigado, 2003, 21; Otero-González, 2019, 28).  



6 
 

 

Emakumearekin loturiko historiografian heristory gisako korronteak historia 

kulturalak, biktimistak eta konparatibistak gisako korronteak aipatu beharrekoak dira 

(Otero-González, 2019, 29; López-Cordón, 2015, 151-153). Hasiera batean emakumeak 

soilik arduratu ziren emakumeekin loturik dagoen Historia aztertzeaz; hala ere, 

monopolio hau hautsi egin zen gizonezkoak ere ordurarte gai periferikoak zirenak 

ikertzen hasi zirenean. Honela, emakumeak kontuan hartzen ez dituen ikerketa amaitu 

gabeko lantzat har daitezke gaurkoan (López-Cordón, 2015, 150). 

 

 

2. Itsasoaren eta lurraren artean: Getariako bizitza ekonomiko eta soziala 

XVII.mendean  

Getariaren historia aztertzeko beharrezkoa da Getaria beraren testuingurua ulertzea. 

Historian zuzenean eragina duen elementua klima bera litzateke. Getaria, Euskal 

Herriaren iparraldean kokaturik dagoen heinen eta itsasoarekin duen muga kontuan hartuz 

klima ozeanikoa zuen Aro Berrian; hots, negu ez oso gogorrak eta uda freskoak. Hala ere, 

Getariaren klimaren aldetik ezaugarri garrantzitsua euria litzateke, klima bustia duen 

herria izanik, gune euritsua baita (Gonzales 2017, 272).  

Demografia ere oso elementu garrantzitsua da garaiko gizartea, haren ohitura eta 

kezken zati bat ulertzeko. Getariaren kasuan, biztanleriaren hazkunde geldoaz hitz egin 

daiteke. Jaiotza-tasa handia bazen ere, heriotza-tasa ere handia zen, batez ere haurrengan. 

Haurren egoera dela eta, heriotza-tasaren %32,9 eta %44a soilik haurren heriotzena zen. 

Are gehiago, soilik haurren %65ak lortzen zuen 10 urte betetzera iristea. Laburtuz, 

populazioak poliki-poliki gora egiteko joera zuen. Gipuzkoan, XVI.mendean galera 

demografiko nabari bat egon zen, %12ko ingurukoa, batez ere 1630 eta 1640 urteen artean 

azpimarragarria dena; nahiz eta ostean, populazioak berriz gora egin , hazkunde egoerara 

itzuliz. XVIII.menderako Gipuzkoako bizi-esperantza 32,5 eta 35 urteen artean kokatzen 

zen. Alderaketa bat eginez, Monarkia Hispanikoak bizi esperantzaren bataz-bestekoa 27 

urtekoa zen, alda nabari gisa kontsidera daitekeena, 6-8 urteren arteko desberdintasuna 

baitago (Gonzales 2017, 274-275).  

Aro Berriko populazioren inguruan ari garelarik, emigrazioaz hitz egitea beharrezkoa 

da, horrek ere eragin zuzena du jendearen eguneroko errealitatean. Honela, Erdi Aroan 

hasirik eta Aro Berrian jarraituz Gipuzkoatik ateratzen zen emigrazio nabaria egon zen. 



7 
 

Aro Berrian, batez ere Amerika, Andaluzia (Sevilla eta Cadiz) eta Madril izan ziren 

gipuzkoarren iritsiera guneak. Amerikaren “aurkikuntza” edo konkistatik, gipuzkoar 

ugari joan ziren bertara, marinel, militar, funtzionario, burokratiko, merkatari edo 

bestelako lan baten bila, hau da, bizitza hobe baten bila. Mugimendu hauek lotura estua 

dute garai kolonialeko dinamikekin; batetik, hedapenarekin; bestetik, inperioaren sare 

administratibo, militar eta merkataritza sareetan txertatzearekin (Gonzales 2017, 276). 

Lurralde-egitura dela eta, kontuan hartu behar da, Gipuzkoak Erdi Arotik jasotako 

lurralde-egitura mantendu zuela Aro Berrian, hiribilduen sorreran oinarritua. Hiribildu 

horiek foruak, hiri-gutunak eta errege-pribilegioak zituzten eta landa-inguruko beste 

herrixketatik bereizten ziren, dinamismo eta merkataritza handiagoa zutelako. Gainera, 

lurraldearen kontrol- eta antolamendu-zentro gisa jarduten zuten, inguruko landa-

biztanleen gainean autoritatea ezartzen zen baita espazioa modu hierarkikoan antolatzen 

ere (Gonzales 2017, 279). Getaria hiribildu bat zela agerikoa da, bertan idatzitako 

dokumentu guztiek eta hari erreferentzia egiten dioten idatziek argi uzten dute. Garaiko 

artxiboetan Getaria kokatzeko eta definitzeko unean, “(…) en la villa de guetaria 

(…)”behin eta berriz errepikatzen den esaldia zen. 

Gipuzkoak gaur egun gisara, aberastasun natural handia zuen. Alde batetik, ibaiek 

arratza egiteko aukera ematen zuen, izokina eta amuarraina tartean. Kostan, bestetik, 

bestelako espezie ugari eskaintzen zituen, antxoa, sardina, hegaluzea, bisigua eta izokina 

besteak beste. Foruek arrantza askatasuna aitortzen bazuten ere, Behe Erdi Arotik aurrera 

eliza-erakundeak, kontzejuak eta jauntxoak arrantza errentagarrienak kontrolatzeko 

saiakerak egiten hasi ziren. Hala ere, ukaezina da Getariak itsasoarekin eta honenbestez 

arrantzarekin eduki zuen eta duen lotura. Honek ere getariarrengan eta haien 

historiarengan eragin handia edukiko du. Tartean emakumeen errealitateari erreparatuz, 

gizonak arrantzan egoteak, eta ondorioz etxetik urrun, emakumeen bizitzetan ondorio 

handiak ekarriko ditu (Gonzales 2017, 299-305) 

XVI. mendean, gipuzkoar flotak Europako uretan arrantza egiten ziren eta 

Mediterraneoan zein Ipar Atlantikoan merkataritzan aritzen ziren. Mende erditik aurrera, 

jarduera itsasoz bestaldeko arrantzara (Terranova) eta Andaluziarekin zein Amerikarekin 

egindako merkataritzara bideratu zen (Indietako Karrera). Urtaroen arabera lanen 

txandakatzea gauzatzen zen; udan, balea eta bakailao kanpainak egiten ziren; neguan, 

bisigua arrantzatzen zen bitartean (Gonzales 2017, 299-305). 



8 
 

Ezin daiteke pentsa Getariako portuan soilik herrikoak bertakoak ibiltzen zirenik. 

Kontuan hartu behar da ingurukoak ere bertan aritzen zirela, zarauztarren kasuan tartean. 

Zarautz aipatzerakoan bi ezaugarri hartu behar dira kontuan; alde batetik, Zarauzko 

inguruko baldintza geofisikoa (arrantza eta nabigazioa zailtzen zituelako); bestetik, 

bertako agintariek ezarritako monopolioa arrantzarekin loturiko baliabideekiko. 

Ondorioz, gatazkak ohiko bihurtu ziren eta zarauztar askok Getariako eta Orioko 

portuetara bideratu ziren, baita pixkanaka bale ehizan espezializatu ere. Hain zuzen, XVI. 

mendearen amaieran, urtero 80 zarauztar inguruk egiten zuten Terranovarako itsas bidaia 

baleen bila (Aragón, 2008, 201-202). 

XVI. mendearen amaieran eta XVII.aren hasieran, bale-arrantzak une zailak bizi izan 

zituen: Koroaren gerrak eta Terranovan bale gutxiago egoteak arrantzaleak Artikorantz 

joatera behartu zituen, eta han Danimarka, Ingalaterra edo Herbehere bezalako 

potentziekin lehia gogorrak izan zituzten. Getariako, Orioko eta Zarauzko arrantzaleek, 

esperientzia eta baliabideei esker, zailtasunak gainditu zituzten. Mende amaierarako, 

gipuzkoarrak ez ziren langileak soilik, baizik eta, kanpainak antolatzeaz arduratzen ziren, 

portuak errentan hartuz eta logistika osoa kudeatuz. XVIII.mendera arte, Getaria, Orio 

eta Zarautz, Pasaiako eta Hondarribiko portuekin batera, itsasgizonak biltzeko gune 

nagusi bihurtu ziren. Hala ere, XVII. mendearen amaieratik aurrera, itsasoz bestaldeko 

arrantza gainbeheran sartu zen. Kapitala, proiektuak eta marinel gehienak arrantzara 

bideratu beharrean merkataritza kolonialera bideratzen hasi ziren (Aragón, 2008, 201-

211). XVIII. mendean 1728an Real Compañía Guipuzcoana de Caracas sortu eta marinel 

askok arrantza utzi eta merkataritza kolonialean sartu ziren. Horrek arrantzarako eskulan 

gutxiago ekarri zuen, eta ondorioz, eskabetxe-industriak gainbehera egin zuen. Aldi 

berean, itsasgizonen kofradiek gero eta kontrol handiagoa hartu zuten, monopolio 

moduko praktikak burutuz (Gonzales 2017, 299-305). 

1770 inguruan, Konpainiak pairatu zituen zailtasunak medio, arrantza indarberritu 

zen. Oraingoan, itsasoz bestaldeko arrantzak alde batera utzi, eta Bilboko portutik 

iparamerikar bakailaoa inportatzen hasi ziren. Gipuzkoako portuak kostaldeko arrantzan 

(antxoa eta sardina) espezializatu ziren. Gainera, portuek harreman komertzialak 

mantentzen zituzten Kantauriko eta Bizkaiko Golko osoko beste herri batzuekin. Ez ziren 

soilik salgaien hartzaile, baizik eta esportazio-gune ere. Adibidez, Getarian eta Zarautzen 

antxoa eta sardina gazituak Mediterraneora esportatzen ziren. Prozesu hauetako 

protagonistak ez ziren soilik gizonezkoak izan, izan ere, emakumeek eta haurrek ere lan 



9 
 

handia egin zuten. XVII. mendean portuen arteko espezializazioa areagotu zen: Bilbo 

artile eta bakailao merkataritzaren gune nagusi bihurtu zen, eta Donostia, berriz, bale 

arrantzarako portu nagusi (Gonzales 2017, 299-305). 

Laburbilduz, XVI. mendearen amaieratik XVII.aren hasierara, Gipuzkoako 

kostaldeko itsas jarduerarentzat garai oparoa izan zen. Testuinguru honetan espezializazio 

handiagoa izan zuten merkataritza eta arrantza jardueretan. Getariako inguruko herriei 

erreparatuz, Zarautz arrantzan eta itsasontzi txikien eraikuntzan nabarmendu zen eta Orio, 

aldiz, bale arrantzarako portu garrantzitsu bihurtu zen. Getariaren kasuan, porturik onena 

izanik, merkataritzan eta arrantzan espezializatu zen (Aragón, 2008, 199).  

3. Komunitatearen oinarriak: egitura eta boterea 

3.1. Familia: Etxea, lotura eta identitatea. ” 

Gipuzkoako gizarteak hainbat oinarri zituen. Garrantzitsuena etxea bera zen. 

Gainontzeko elementuek lotura estua baitzuten etxearekin, hauen artean, orubea, 

leinua eta auzoa genituzke. Lau sustengu hauek izan ziren norbanakoen bizitza 

egituratu eta moldatu zutenak. Etxearen baitan oekonomia gisa ezagutzen dena 

jorratzen zen; hau da, etxeak iraunaraztea eta handitzea helburu duen estrategia. Aro 

Berriko familiaren inguruan jarduten denean, familia zabal batez hitz egiten da, izan 

ere, familiako partaide guztiek ez zuten zertan odol berekoak izan behar. Garaian 

“familia” egun ulertzen duguna baino zabalago gisa ulertzen zen. Hain zuzen ere, 

ezaugarri horretan zetzan familiaren garrantziak, hots, haren zabaltasunean eta bere 

baitan ematen ziren hurbileko harremanetan. Familia zabal hauek leinua osatzen 

zuten. Aldi berean familia barruan hierarkia nabari bat egoten zen, jakina botere 

gehiena jaunarena izaten zen, etxeko gizonarena. Honela familiako partaide guztiak 

etxeak berak sortzen zituen hierarkian sarturik zeuden. Etxearen baitan ondare 

materiala eta ez materiala sartzen dira, ohorea tartean. Azpimarratu, etxeak eta 

familiak arlo publikoa eta pribatua elkartzen zituztela, erreprodukzio-, produkzio-, 

kontsumo-unitate eta unitate politikoa zirelarik. Garaian, familia eta taldea ziren 

norbanakoaren ardatz eta ez ordea indibiduoa bera (Oliveri, 2006, 41-46). 

 

Familiaren egituraketan ukaezina da generoak zuen eragina. Hala ere, familiaren 

barruan norberak edukiko zuen tokia definitzeko, beste hainbat elementu ere kontuan 

hartzen ziren. Tartean, jatorrizko etxearen prestigioak eta familia berrira eramandako 



10 
 

doteak. Ildo honetatik, generoen arteko harreman hierarkizatu eta asimetrikoak 

oinarri, emakumezkoek oztopo nabarmenak pairatzen zituzten arren, batez ere goi-

nobleziako emakumeek beren dotea (ekonomikoa eta ohorezkoa) familiaren barruan 

aginte-tresna gisa erabili zuten. Hortaz, dote nabarmena zuten emakumeak erabateko 

menpekotasunetik urrun zeudela baiezta daiteke, hierarkia eta erlazio asimetrikoei 

uko egin gabe (Echeberria, 2014, 44; Oliveri, 2006, 48).  

 

Honela, emakumea izateak desabantaila argiak zituen arren, emakumea izateak ez 

zion pertsonari botere osoa kentzen, hierarkiaren barruan beste hainbat gizonen 

gainetik egon zitekeelarik. Testuinguru horretan etxekoandrearen figura 

azpimarragarri da. Etxekoandrea, emakumean izan eta haren senarraren menpe egon 

arren, etxeko gainontzeko indibiduoen gainetik kokatzen zen, familia kideen 

aintzatespena eta haienganako autoritatea izan ohi zutelarik (Oliveri, 2006, 42-43). 

Izan ere, hierarkizazioan, ondasunen banaketak, ondasunen eskualdaketaren bidez 

edo herentziaren bidez gauzatzen zenak, eragin handia zuen (Azpiazu, 1995, 44-45). 

 

 

3.2. Ezkontza: afektua, interesak eta ohorea  
 Familiaren baitan jauna zen agintaria, ildo beretik, aita zen agintari gorena. 

Ondorioz, seme-alabek obedientzia zor zioten, batez ere alabek. Aitaren eginbeharra 

alabentzako ezkontza egokiena eta probetxuzkoena bilatu eta hautatzea zen. Gainera, 

ezkontza zen emakumeen bizitzetako eginbeharrik garrantzitsuena, oinordekoak 

uztearekin batera noski. Ezkontza bilatzearekin alabak klase baxuagoko bat hautatzea 

ekiditen zen, baita ahurdun geratzea ere ezkondu aurretik. Ezkontza ez zen maite ziren 

bi pertsonen arteko lotura, ospakizun edo zin bat; aldiz, gurasoek aliantza baten bila 

aldez aurretik planifikatzen zuten bi familien arteko kontratu ekonomiko, politiko eta 

soziala zen. Helburua gizartean gora egitea zen, baita ekonomikoki onurak eskuratzea 

ere. Ondorioz, ezkontzak bi familiei eskaini behar zizkion (Azpiazu, 1995, 147; 

Galdós, 2021, 70-71). Leinu desberdinetakoak ezkontzean ahalik eta abantaila 

ekonomiko-honorifiko handienak eskuratzen saiatzen ziren (Echeberria, 2014, 36-

37). Gerta zitekeen familietako batek tituluak eta prestigioa eskaintzea; bigarren 

familiak, aldiz, dirua eta jabetzak eskain zitzakeen. Honela lehenengo familiak 

aristokraziaren barrean sartzeko giltza eskuratzen zuen, bigarren familiak zorrak 

kitatzea lortzen zuen bitartean. Hitz gutxitan, alaba familiak erabiltzen zuen tresna 



11 
 

huts bat izan zitekeen, familia estrategiaren barruan estatusa eskuratzeko eta 

ondasunak mantentzeko edo ugaritzeko giltza. Kontuan eduki behar da truke hauek 

ez zirela soilik elitearen barruan ematen, gizarteko estratu guztietan gauzatzen ziren 

(Galdos, 2021, 70-71). 

 

Ezkontzaren ildotik, Trentoko Kontzilioa aipatu behar da, bertan finkatu baitziren 

ezkontzaren ezaugarriak. Trentoko Kontzilioa Elizak, haren morala eta estiloa 

inposatzeko pausu garrantzitsua izan zen, ezkontzari sakramentuaren izendapena 

eman baitzion. Honela, ordura arteko ohiturari gero eta leku gutxiago utzi zitzaion, 

ezkontza eliz ospakizunetan sartu eta jarraibide zurrunagoetara bideratu zen (Azpiazu, 

1995, 166). Gainera, ezkontza sakramentu gisa definituz, erakunde banaezinaren 

printzipioa ezarri zen, ia ezinezkoa eginez ezkontzaren haustura (Rodríguez, 1996, 

23).  

 

 

3.3. Dotea, ezkontzaren arkitektura ekonomikoa  
 

Dotea ez zen gauza bera familia guztietan. Normalean diruz osatzen zen, baita 

etxea hornitzeko objektuez ere (oheak, koltxoiak, maindireak, idazmahaiak, kutxak, 

armairuak...), eta batzuetan ukiezinak ziren elementuak ere sartzen ziren: harreman 

sareak, ahaidetasunak edo ospea adibidez. Ildo beretik eta familia bakoitzaren 

testuingurua desberdina izango zela aintzat hartuz, familia guztiek ez zuten aukera 

bera dotearen inguruan. Honela baliabiderik gabeko familiek ezin izaten zioten 

alabari doterik eskaini. Hori zela eta, gazte askok lanaren bidez lortu behar zuten 

dotea. Bestalde, lan egin behar izateak ezkontzeko adina berandutzen zuen, behintzat, 

dote familiatik eskuratzen zuten gazteen kasuekin alderatuz (Galdós, 2021, 72).  

 

Kontuan hartu behar da, dotea prestigioarekin loturik egon arren, erabilera 

praktiko bat zuela; hau da, sortu berri zen familiari hasierako oinarri ekonomikoa 

ematea. Aldi berean, ezkontzarekin haustekotan dotea emaztearen familiaren 

enborrera itzultzen zen, familia sortu berriak ez baitzuen haren betekizuna edo 

helburua bete, ondorengotza sortzea (Rodríguez, 1996, 28; Ortego, 2003, 104).  

 



12 
 

Dotearekin batera donatio propter nuptiasi buruz hitz egitea beharrezkoa da. 

Alaben hobekuntza, ohiturazko Gipuzkoako Zuzenbideak arautzen zuen. Gurasoek 

haien seme-alaben artean etxearen interesak defendatuko zituena hautatzen zuten. 

Honi donatio propter nuptias sistemaren eta dotearen bidez ondasunak ematen 

zitzaizkion eta askotan hobekuntza gisa ezaguna ere jasotzen zuen. Helburua 

herentzia eta dohaintzen bidez familia-ondasunak elkarrekin mantentzea zen, seme-

alaben artean banatzerakoan jabetzak sakabanatzea ekidinez (Ayerbe, 2011, 430-431; 

Echeberria, 2014, 36).  

 

Hala eta guztiz ere, ohitura horrek Gaztelako legeen kontra egiten zuen, zehazki 

Madrileko Gorteek 1534an Carlos I.ak eta Juana I.ak ateratako Erret legearen kontra 

(“pragmatika” gisa ezaguna). Izan ere, legeak emakumeek dote bidez jaso zezakeena 

mugatzen zuen, hobekuntza edo gehigarri ekonomikoa, herena eta bostena deituriko 

bideak debekatuz (Ayerbe, 2011, 430-431). Gaztelako legeen eta Gipuzkoako 

praktikek elkarren kontra egiten zutenez, XVII. mendetik arazoak sortu ziren. 

Gaztelaren arabera, emakumeek itxuraz familiaren izena eta armak jasotzen 

zituztenean, hauek galdu egiten ziren familiaren ohorearekin batera. Pentsamendu 

honetatik abiatuta, ulertu behar da garaian ohorea gizonezkoekin lortzen zen 

kontzeptua zela eta ondorioaz emakume batek ezin zuela bere gain hartu familiaren 

ohorea. Gaztelar pentsamenduaren kontra, maiorazkoa emaztearen eskuetan uzten 

zenean, seme-alabei amaren abizena eta armarria hartzera behartzen zitzaien 

(Castrillo, 2020, 60). 

 

3.4. Nexka, emaztea eta alarguna neskazarra izatetik ihesean 

Emakumeen bizitzak hirutan bana daitezke, gizon baten baitan aldatzen zirelarik 

fasez: ezkongabea, ezkondua eta alarguna. Aldi bakoitzak ahalmen juridiko, politiko, 

sozial… propioak zituelarik (Ortego, 2003, 105). Hiru faseetan doteak zuen garrantzia, 

ezkontzeko beharrezkoa zen eta helburua familiaren jarraikortasuna bermatzea zen. Behin 

seme-alabak edukirik emakumeak familiako hierarkian gora egin eta etxeko nukleoko 

beste partaideek baino garrantzia gehiago hartzen zuten emazteek, lanaren antolaketan 

eta ondarearen administrazioan parte hartuz besteak- beste. Emakume bat seme-alabarik 

gabe alargun geratu ezkero askotan berriz ezkondu behar izaten zen, ondorengo bat 

ziurtatzeko eta arrazoi ekonomikoengatik (Aragón, 2014, 418). 

 



13 
 

Ezkondutakoan, emakumeek emaztearen rola bete behar zuten. Emazteei ez zitzaien 

soilik etxeko zereginak egitea egokitzen, emaztearen eginbeharra haratago zihoan, 

ezaugarri garrantzitsuenen artean senarraren menpe egotea aipa daiteke, eguneko ordu 

guztietan, urteko egun guztietan. Honela, edozein jarduera ekonomiko burutzeko 

senarraren baimena behar zuen emaztean. Baimen hau dokumentu idatzi bat zen 

“lizentzia maritala” gisa ezaguna zen agiri ofiziala zen. Errealitatea, aldiz, anitza zen. 

Tartean, Getaria gisako itsasertzeko herrietan, gizonak sarri joaten ziren bale ehizara edo 

orokorrean itsasora lan egitera. Gainera, kontuan hartuz itsasorako irteera hauek denbora 

luzekoak izaten zirela, sarri urteak igaroz, emakumeen ezin zuten zain geratu inolako 

ekintzarik burutu gabe. Askotan lurrean geratu ziren emakumeen hartu zituzten erabaki 

garrantzitsuak, adibidez familiaren ondasunen inguruan, salerosketen inguruan edo 

negozioen inguruan. Senarraren baimenaren faltan, bazegoen bigarren aukera bat, honi 

“lizentzia judiziala” deitzen zitzaion. Emaztea auzitegira jo ezkero eta zenbait lekuko 

aurkeztuta (benetan noren emazte ziren frogatzeko), baimena lortu zezaketen. Horrela, 

senarrik gabe ere, emakumeek negozioak eta transakzioak egiteko gaitasuna izaten zuten 

(Galdós, 2021, 74). 

 

Ezkontzan, emakumearen betebehar nagusietako bat “bizitza maritala” egitea zen. 

Horren arabera, senarrarekin etxe berean bizi behar zuela emazteak, harekin harreman 

sexualak izan behar zituela derrigor eta, jakina, seme-alabak eduki behar zituela. Garai 

hartan, ezkontzaren helburu nagusia ugalketa zen; hau da, seme-alabak eta ondorioz 

oinordeko bat uztea. Hala ez izatekotan, ezkontza bera kolokan geratzen zen, 

banantzerako edo dibortziorako arrazoirik ohikoena bihurtuz (Galdós, 2021, 75). 

 

Alargundutako emakumeen bizitza asko alda zitekeen. Emakume hauek, haien egoera 

sozio-ekonomikoaren arabera, aukera desberdinak zituzten; azken finean, testuinguru 

desberdinetan bizi baitziren. Ondarea zuten emakumeek, gutxi gorabehera, bermatua 

zuten beraien eta seme-alaben ongizatea. Aldiz, baliabiderik gabeko alargunek, 

derrigortuta ikusten zuten euren burua lan bat aurkitzera (aurretik jada haien etxetik at lan 

egiten ez bazuten behintzat). Helburua hitz gutxitan bizirautea izango da; hori dela eta, 

lana bilatzeaz gain, bigarren ezkontza-kontratu bat bilatzea ere aukeretako bat zen. 

Ondarerik ez zuten alargunen bi aukerak gaizki ikusirik zeuden garaiko ikuspuntuaren 

arabera; aitzitik, emakume hauek berriz ezkontzea ere espero zen, berriz ere gizonezko 



14 
 

baten menpekotasunean egiteko. Aldiz, ondasun eta baliabide nahiko zituen emakumeak 

berriz ez ezkontzeko askatasuna zuten (betiere ondorengoak eduki ezkero). Ondorioz, 

baliabide ekonomiko nahikoak bazituzten, ez zuten berriro ezkondu nahi izaten. Hala ere, 

itxurak gorde behar zituzten, eta ezin zuten harreman bat publikoki eduki (Galdós, 2021, 

78). Teorian, alargunak estatus soziala galtzearekin batera, ikusezin eta pobre bihurtzen 

zen. Zentsuetan umezurtz eta pobreen antzekoa zen, senarraren heriotzarekin teorian diru 

sarrerak galtzen baitzituen. Hala ere, praktika eta eguneroko errealitatea bestelakoa izan 

zitekeen. Emakumeak alarguntzerakoan garrantzia hartzen zuen, batez ere, lan-munduan. 

Dotearen erabateko jabe bihurtzen zen eta ekonomikoki libre zelarik, askotan senarra 

zenaren negozioarekin jarraitzen zuten, inguruan pertsonaia garrantzitsu bihurtuz 

(Azpiazu, 1995, 44).  

 Erlijio-itunek, tartean Bibliak, berriz ezkontzen ez zen alargunaren irudia goresten 

zuten, jatorrizko garbitasun edo purutasun egoerara itzultzen zirela argudiatuz. 

Alargunaren eginbeharra zen hildako senarra errespetatzeko dolua egitea, arropa beltzak 

jantzi eta harreman sozial minimoak edukiz (Nausia, 2024, 26-28; Roquero, 2019, 254-

255). Itxurakeriak itxurakeri, datuek ez dute bat egiten ezkontza barrukoak soilik ziren 

harremanekin, izan ere, Euskal Herrian ezkontzaz kanpoko jaiotzak eta ezkontza aurreko 

haurdunaldiak oso ugariak ziren. Konparaketa bat egitearren, XVIII. mendeko Euskal 

Herrian %25era iristen ziren ezkontzaz kanpoko jaiotzak; aldiz, Frantzian, datua %2 

ingurukoa da (Alkorta, 2024, 22). 

Erraz antzematen dira moralisten diskurtsuetako kontraesanak, izan ere, alargunek 

dolua eta erretiroko bizitza bat bizi behar zuten bitartean, seme-alabak eta beren burua 

bera aurrera atera behar zituzten beren lan indarrarekin askotan, hots, ezinezkoa litzateke 

bi betebehar kontrajarriak betetzea (Roquero, 2019, 255). 

Garai hartako tratadista modernoek Erdi Aroko misoginiaren zati bat baztertu bazuten 

ere, emakumearen inguruko ikuspegi negatiboa sakon errotuta jarraitzen zuen. Moja 

komentuaren hormen babespean zegoen tentazioetatik urrun, neskatila gurasoen 

zaintzapean bizi zen eta emaztea senarraren menpe; baina alargunak askatasun erlatibo 

bat zuen, horregatik beharrezkotzat jotzen zen haren jokabidea zaintzea. Kezka horretatik 

sortu zen “alargun erretiratua”; hau da, senarraren heriotzarekin batera, alarguna 

munduarekiko erretiratzea iradokitzen du. Bere bizitza etxearen barnean garatu behar zen, 

senarraren oroitzapenari dolua eta otoitza eskainiz, eta mezara joateko soilik ateraz 

etxetik. Hala eta guztiz ere, ikuspegi horren kontrapuntu gisa, “alargun alaiaren” irudia 



15 
 

zabaldu zen: askatasun berria ospatu eta hartaz gozatzen zuen emakumearena. Hitz 

gutxitan, moralki susmagarritzat jotzen zen emakumearen irudia. Alargun hauen familia 

kideei iradokitzen zitzaien harentzat senar berri bat bilatzea, ohorea bere kabuz 

gordetzeko indar nahikorik ez baitzeukaten. Bigarren ezkontzek sortzen zuten kezka 

moral eta soziala medio, Europako monarkia askotan arau eta lege ugari promulgatu 

ziren, emakume alargunen portaera sozial eta morala kontrolatzeko helburuarekin 

(Nausia, 2006, 246- 247).  

Bigarren ezkontzatik eta alarguntasunetik at, bazen oraindik eskemetatik kanporago 

geratzen zen emakumeen bizitzetako fase posible bat. Fase honi edo emakume hauek 

neskarraz gisa ezagutzen zaie, hauek ezkondu ez ziren emakumeak izanik, ez zuten 

inolako laguntza ekonomikorik, ezta babesik ere; legearen aurrean adin txikitasunean 

geratzen ziren. Gainera, etxearen barruan zeregin zehatzik gabe geratzen ziren; bestalde 

dirua ez zeukatenez, ezkontzeko edo komentuan sartzeko aukerak ere ez zituzten. Haien 

zeregina gurasoak edo ilobak zaintzea izan ohi zen, familiaren egituratik at beti ere, 

ezkutuan, lan gogorren truke janaria soilik eskuratuz. Errezeloz begiratuak izaten ziren 

eta zama gisa kontsideratuak (Roquero, 2019, 258). Neskazarrek zituzten aukera 

murritzen artean serora izatearena aipatu daiteke. Serorak laiko eta erlijiosoen arteko 

maila batean zeuden emakumeak ziren, alargunen moduan, moralki bizitza garbia eduki 

behar zuten. Tartean, gizartetik urrun eta isolaturik bizi behar izaten zuten, ermitetan 

kasu. Derrigorrezkoa zen 40 urtetik gorakoak izatea (honela ezkontza eta ugaltzeko 

bideak jada itxirik zeudela ziurtatzen zen), elizkoiak izatea eta nola ez ezkondu-gabeak 

edo alargunak. Ezaugarri eta betekizun guztiak zorrozki bete arren, serorak maiz 

kritikatuak izan ziren, tartean Pierre Lancrek sorginen artean arriskutsuenentzat jotzen 

zituen. Gainera, seroren eta sakristauen arteko lanak gogor bereizi ziren; izan ere, 

herritarrek “sakristana” gisa ere izendatzen zituzten, batez ere objektu sakratuak ukitzeak 

eta eskura izateak mesfidantza sortzen baitzuten. Serorak XVIII. mendera arte aritu ziren, 

harik eta 1750tik aurrera sakristauek ordezkatu zituzten arte. Azpimarragarria da serorek 

Euskal Herriko gizartean, Elizaren edo kristautasunaren barruan eduki zuten garrantzia 

(Azpaizu, 1995, 305-306; Larrañaga, 2016, 43 eta 136; Roquero, 2015, 320-321). 

Eliza munduarekin erlazionaturik, alargunen boterearen beste oinarrietako bat Elizan 

antzeman daiteke. Elizaren barruan familia bakoitzak zuen tokia prestigioa irabazteko 

erabiltzen zen, eta alderantziz, familia bakoitzaren prestigioa Elizan erakusten zen. 

Euskal emakumea familiaren benetako ordezkaria izan zen erlijio-erritu guztietan, eta 



16 
 

honek aldi berean, boterea ematen zien. Senarra hilik ere, alargunak jarraitzen zuen 

leinuaren ohorea irudikatzen. Honela, emakumeek elizaren eta kultuaren 

egunerokotasunean beharrezko papera jokatu zuten; ezinezkoa da kultuan pentsatzea 

emakumearen ekarpenik gabe. Eraikin sakratuaren barruan zegoen hilobiaren zaintza 

emakumeen lana zen. Ondorioaz emakumeak hilobiratzeetaz arduratzen zirenean, leinu 

osoaren zaintzaz arduratzen ziren, hori baitzen hildakoak eta biziak biltzen zituen gunea  

(Azpiazu, 1995, 47-48 eta 277; Oliveri, 2006, 51). 

 

4. Emakumeak legearen aurrean: mugak eta ahalmenak  

Emakumeen inguruan zeuden aurreiritziak, batez ere haren gutxiagotasunaren 

ingurukoak, eragin zuzena eduki zuten legegintzan. Adibide nabarmena da tutoretza 

kontzeptuarena da; hots, Gaztelako Erreinuak Erromatar Zuzenbidetik berreskuratu zuena 

XIII.mendean. Izan ere, Aristotelesen filosofia eta eskolastikaren gorakadarekin 

zuzenbide erromatarrean gizonezkoaren alde egin zen. Honela Partidak izeneko lege-

multzoan emakumeen kontrako iritzi eta joera nabarmena agerikoak dira 4. Partidako 

legeak baieztatzen duen moduan: «Bestalde, gizonaren egoera hobea da emakumearena 

baino gauza askotan eta hainbat modutan, gure liburu honetako tituluen legeetan argi eta 

garbi agertzen den bezala». 

Emakume eta gizonen arteko desberdintasun hori berehala markatuko da jaiotzaren 

unean bertan. Desberdintasun hauek adibide sinpleenekin ondo ulertzen dira; pentsa 

dezagun sexu desberdineko bikiak jaiotzen direla, zalantza izanez gero, suposatuko da 

mutila jaio dela lehenengo, emakumea mutilaren aurretik jaiotzea ia ezinezkoa zela 

pentsatzen baitzen haien ideologia eta emakumeekiko mespretxua oinarri. Aldiz, 

premoriencia-ren (aurretiazko heriotzaren) kasuan, senar-emazte bat ontzi batean 

bidaiatzen ariko balitz eta ontzia ondoratu, ondorioztatuko da emakumea hil dela lehenik, 

emakumea izatez ahula baita.  

Partidaketan emakumeen inguruan zegoen ikuspegiarekin bat eginez, 

emakumeen psikeari eta jokabideari buruzko aurreiritziak jaso ziren: «emakumeak 

izaeraz diruzale eta zekenak baitira». Horrela, emakumearen infirmitas (ahultasuna), 

fragillitas (hauskortasuna) edo imbecillitas (ezintasun intelektuala) ukaezinak ziren 

elementuak bihurtu ziren. Hiru ezaugarri horiek erabili dira historikoki emakumeak 



17 
 

gizonezkoaren azpitik kokatzeko; gizonaren menpe, paterfamilias baten boterepean, beti 

desabantailan (Armesto, 2022, 202).  

Aro Berriaren hasierarekin, arlo juridiko eta familiarrean, ustezko emakumeen 

gaitasunaren urritasunaren inguruko diskurtsoa finkatu egin zen. Komunitatea, etxean 

oinarritzen zena, guztiz patriarkala zen. Antolaketaren muinean gizona zegoen botere 

guztien monopolioarekin, gobernu- eta aginte-funtzio gorenak zituen bakarra izanik, 

familiako gainontzeko kideak menpeko posizioetan uzten zituen. Aitak eta senarrak zuen 

azken hitza, eta legearen bidez ezartzen zen emakumearen egitekoa, obedientzia-

betebeharra zen, senarraren babespean zegoenaren justifikazioarekin. Era berean, ius 

maritalis delakoaren arabera, senarrari aitortzen zitzaion seme-alabak “zuzentzeko” 

eskubidea (patria potestas) eta baita emaztea zigortzeko eskubidea ere, ius correctionis 

izenez ezaguna, eta horren bidez emakumeak in loco filiae (alaba baten tokian) kokatzen 

ziren, Erromatar Zuzenbidearen antzera. 

Zigor fisikoei dagokienez, XVII. mendeko juristek “moderazioaren” alde egin zuten; 

hau da, juristek, tratu txar larriak gaitzetsi zituzten. Tartean koka daitezke makilen bidez 

edo soken bidez burututako tratu txarrak. Bereziki, tortura tresnen kontra, odol isuri 

handiak eragitearen kontra edo aurpegian eta buruan burututako kolpeen kontra adierazi 

ziren (Armesto, 2022, 208-210). Ulertu beharra dago, tratu txarrak legearen barruan 

sartzen zirela, “marital correction” gisa ezagutzen denaren bidez haien zuzen ere. Honen 

arabera, indarkeria fisiko zein ahozkoa sozialki onartua egoteaz gain, legala ere bazen. 

Hala ere, senarraren tratu txarrak ohikoak eta larriegiak izatekotan emakumeek salatzeko 

aukera zuten, “zuzenketek” puntualak eta moderatuak izan behar baitzuten (Castrillo, 

2020, 54-56). Hala ere, emakumezkoen “salbuespenezko gaiztakeriaren kasuetan”, 

neurritasuna ez zen araua, hala nola adulterioan. Tratu txarren baitan indarkeria fisikoa 

genuke, arma zuriekin, makilekin edo eskuekin gauzatua; bestetik, psikologikoa, tartean 

elurretan lurperatzea edo janik eta edaririk ez ematea. Emakumeek egoeraren berri 

emandakoan prozesu gehienak ohartarazpen hutsarekin amaitzen ziren. Bazeuden, hala 

ere, bestelako zigorrak ere, isunak, urte bateko edo biko erbestealdia agintzen eta Afrikara 

preso bidaltzea edo armadan derrigorrez zerbitzatzera kondenatzea tartean. Kasu oso 

gutxitan, heriotza zigorra (Reguera, 2013, 171-172).  

 

Kontuan hartu behar da legalki aitaren heriotzak zuela komunitatean eragin zuzena, 

ez ordea amarenak. Izan ere, etxeko gobernua aitari zegokion eskumena zen; hau da, 



18 
 

berari zegokion ezkontzan eskuratutako ondasunen, bere ondasun propioen eta ezkontza-

hitzarmenaren bidez eskuratutako arren administrazioa. Aldi berean, emazteak 

eramandako dotea kudeatzeaz arduratzen zen baita dote honen bidez eskuratutako 

ondasun edo fruitu berriak administratzeaz ere, izan ere, eskuratutako ondasun berri 

horiek ondasun komuntzat hartzen ziren; nahiz eta, emaztearen dotea medio 

eskuratutakoak izan (Armesto, 2022, 208-210). 

Seme-alaben babes juridikoari dagokionez, emakumeek ez zuten aurretik aipatutako 

patria potestada, aitari baitzegokion. Ondorioz aita hiltzerakoan eta seme-alabak adin 

txikikoak izan bitartean gizonezkoa zen tutore edo kuradore baten ardurapean geratzen 

ziren haurrak. Alargunak tutore papera lortzeko bide ezberdinak zeuden; alde batetik, 

hildako senarrak hala adieraztea testamentuan; beste alde batetik, ahaidetasun lerroan 

tutore izateko gizonezko apropos bat ez egotea. Bigarren kasu honetan, epaileak 

alargunari eman ziezaion tutoretza; baina betiere tutore gisa, ez ama gisa. Hala izatekotan, 

tutoretzari zegozkion betekizun guztiak bete behar zituen amak. Adibidez, seme-alaben 

ondasunen inbentarioa egitea, kontuak eramatea eta adin-nagusitasunera heltzen zirenean 

seme-alabei beren ondasunak aitortzea, beste hainbat eginbeharrez gain. Aitzitik, 

alargunek eskuratutako tutoretza galdu nahi ezean, ezin zuten ez berriz ezkondu ezta 

ezkontzaz kanpoko harremanik eduki ere. Honela adierazten du Las Partidasek: 

«ezkondu bezain pronto, umezurtzak bere arduratik kendu behar dira, jakintsuek esan 

baitzuten emakumeak senar berria hainbeste maita lezakeela ezen seme-alaben 

ondasunak emateaz gain, haien heriotza bera ere onar dezakeela senar berriaren onurarako 

edo atseginerako». Amaren maitasuna izan ohi zen amek tutoretza eskuratzeko erabili 

zuten argudiaketa. Uste baitzen amaren maitasunak, interesik gabea zenak, tutore ideal 

bihurtzen zuela ama. Hala ere, egoera pertsonalek eta familiarrek, praktika baldintzatu 

zuten eta askotan emazteen senar berriek lehen senarraren seme-alaben tutoretza beregain 

hartzen zuten (Armesto, 2022, 208-210; Nausia, 2013, 28, 30). 

Emakume ezkonduen jarduna guztiz mugatua izan zen ia XX.mendera arte. Hauen 

jarduna Novisima Recopilacionen berrezarri zen Toroko ordenamenduko (1505) hainbat 

legeren bidez; zehazki 55. legetik 61.legera arte emakume ezkonduen ahamenak mugatu 

ziren. 55.legeak orokorrean emakume ezkonduen jardun osoa mugatzen zuen, haren 

konplexutasuna zela eta, kasuan kasu interpretatu ohi zen legea, emakume eta familia 

bakoitzaren testuinguruari erreparatuz. Aldiz, 56.legeak ezkontza lizentzia edo lizentzia 

maritala ezartzen eta arautzen zuen. Lizentzia hau, ezinbestekoa bihurtu zen 



19 
 

emakumeentzat jarduera juridikoak burutu ahal izateko. Senarraren baimenik gabe legeak 

(57, 58 eta 59.legeek) bestelako mekanismoak mahai gainean jartzen zituzten, tartean 

senarraren ordez epaile batek emazteari baimena ematea. Epaileek eman zezaketen 

baimena, ezin da ulertu emakumeei botere gehiago emateko tresna gisa; hots, ez zen 

senarraren kontra egiteko tresna gisa sortu. Aldiz, behar praktikoak oinarri sortu zen, 

gizonen nagusitasunak ez zezan huts egin. Senarraren absentzian (ohikoa baitzen, batez 

ere kostako herrietan, Getaria kasu) edo senarraren ezgaitasunean adibidez (Armesto, 

2022, 208-210). 

Ezkontza haustekotan, dotearen itzulketa dela eta, partidek ondasun mugikor eta 

mugiezinen artean bereizketa egiten zuten. Honela, ondasun mugikorren itzulketa urte 

bete arte luza zitekeen, aldiz, mugiezinena berehala egin beharrekoa zen. Hala ere, 

ezkontza bat haustea ez zen ohikoa. Bi aukera soilik zeuden honetarako. Alde batetik, 

ezkontidetako baten heriotza bera; bestetik, dibortzioa. Bigarren aukera honetarako eliz-

epaiketa baten onarpena behar zen, ia ezinezkoa zena. Kasu oso zehatzetan eman ohi zen 

aukera hau, tartea senarra beste emakume batekin (etxean bertan edo kanpo) bizitza egiten 

aritzea, iraunkorra izan behar zuena, edo emazteak tratu txarrak jasatea. Tratu txarrak, 

aurretik aipatu moduan, benetan krudelak izan behar zuten elizak dibortzioa onartzeko, 

emazteek tratu txarrak salatzekotan askotan ohartarazpen bat soilik helarazten baitzuen 

Elizak trukean. Dibortziorako hirugarren aukera emaztearen aldetik traizio kasu bat 

egotea zen, gizonezkoa izatean traizio egiten zuena emakumeak ezin zuen ezer egin, ezin 

zuen salatu, familiaren interes kontra joaten zelaren argudiaketarekin (Armesto, 2022, 

210-218). 

Ondorioz, ezkontza hausturak, heriotzagatik ez baziren, oso mugatuak ziren. 

Ezkontza haustekotan dotearen itzulketak ere ibilbide desberdinak eduki zitzakeen. 

Emaztea hiltzerakoan seme-alabak adin-txikikoak baziren, senarrak mantentzen zuen 

dotea, betiere seme-alaben tutoretzat eta hezkuntzaz arduratzen bazen. Hala ere, kontuan 

hartu behar da ezin zuela dotea saldu. Aldiz, senarra hiltzekotan, emaztea doterik gabe 

gera zitekeen. Adibidez, izan zitekeen ama ez izatea tutorea (gizonezkoa izan behar 

baitzen) eta dotea seme-alaben biziraupenerako beharko litzatekeela argudiatuz, 

emazteari haren dotea kentzen zitzaion (Armesto, 2022, 210-218). 

Ondorengotza legeak direla eta, Bizkaian eta Gipuzkoan, oinordeko unibertsala 

izendatzeko aukera zegoen, genero-mugarik gabe. Hala ere, 1485ean Errege Katolikoek 



20 
 

emandako Erret Zedularen bidez emakumeen eskubide hori zigortua izan zen, gizonen 

aldeko lehentasuna ezarriz. Aitzitik, 1615ean Felipe III.ak emaniko Errege Aginduak 

bestelako irizpidea ekarri zuen: maiorazkoaren oinordetzan, lerro eta gradu hurbilagoko 

emakumeak lehenestea gomendatu zen, maiorazkotik urrun zeuden gizonezkoen kaltetan 

(Aragón, 201, 51). XVI. mendearen testuinguruan, Gaztelako zuzenbidearen eragin gero 

eta handiagoa eta hiritartzearen hazkundea zirela medio, hainbat gipuzkoarrek beraien 

auziak Gaztelako Zuzenbidearen arabera epaituak izatea eskatu zuten. Hala, arriskuan 

jarri zen Gipuzkoako gizarte egitura tradizionala eta emakumeen boterea eta rol soziala 

nabarmen murriztu zituen, Gaztelako Zuzenbideak emakumeak oinordeko gisa 

izendatzea debekatzen baitzuen (Ayerbe, 2022, 148; Millán de Silva, 2015, 222). Toroko 

Legeen arabera, gurasoen herentzia bost zatitan banatu behar zen. Zati horietatik lau, 

derrigorrez, oinordekoentzat gordetzen ziren; bosgarrena, berriz, gurasoek nahi zutenari 

eskaintzeko aukera zuten, zati hori “hobekuntza” gisa ezagutzen da. Honela, doteen bidez 

hobekuntzaz baliatzeko aukera sortu zen, oinordeko jakin baten egoera hobetuz eta 

familia-estrategiak indartuz. (Ortego, 2003, 104-105).  

Gaztelako Zuzenbidearen eta Gipuzkoako ohituren arteko talka ez da soilik eskubide-

arloko gatazka gisa ulertu behar, baizik eta testuinguru orokorrago batean kokatu behar 

da: euskal kulturak pixkanaka higadura gero eta handiagoa pairatu zuen, azkenean 

mendekotasun egoerara kondenatuz. Bestalde, nagusi ziren gizarte-talde minoritarioaren 

gaztelar kulturak protagonismo gero eta nabarmenagoa eskuratu zuen, botere-

harremanetan bere nagusitasuna sendotuz (Madariaga, 2001, 204). XVI. mendearen 

amaierarako, Gipuzkoako Batzar Nagusiek ahalegin berezia egin zuten Zuzenbide Forala 

finkatzeko, eta, horren bidez, Erregearen oniritzia lortu nahi izan zuten, foruak erreinuko 

lege orokorraren gainetik kokatzeko eta lege-maila ofiziala eskuratzeko. Hala, XVI. 

mendetik aurrera argi antzematen dira bi zuzenbideen arteko gora-beherak eta tentsioak, 

batetik foru-ohituretan errotutako sistema juridikoaren eta, bestetik, Gaztelako zuzenbide 

orokorraren artean (Ayerbe, 2022, 148), Gaztelako zuzenbideak aurrera egin arren, 

oinordekoaren hautapen askea Aro Moderno osoan mantendu zen (Aragón, 2012, 33). 

 

5. Garaiko ideologia: “Diskurtso moralak eta generoaren kontrola” 

Europako kulturan emakumearekin guztiz loturik egon diren hainbat elementu ditugu, 

tartean emakume hauen eginbeharra, etxearekin eta familiarekin guztiz lorturik zegoen; 



21 
 

bestetik, feminitatea ere emakumearekin zurrunki loturiko ezaugarria izan da. Halako 

elementuek, ideologia edo pentsamendutik eratorriak direnek eguneroko bizitzan eta 

emakumeen (zein gizonen) errealitatean berebiziko eragina eduki dute (eta dute oraindik 

ere) (Oliveri, 2006, 40). Ideologia eta legeak askotan bat datozela ulertuz, ez da 

harritzekoa biek maila degradatuan kokatzea emakumea, ohikoak izanik “ar osatugabea”, 

“umetoki ibiltaria” edo “jaunaren etxean modu iragankor batean igaroko den arrotza” 

gisako izendapenak (Azpiazu, 1995, 43). Orokorrean, XVI. mendean, sexu femeninoaren 

ahuleziaz hitz egiten zuten tratatu filosofikoek, moralek edo ordenamendu juridikoek. 

Tartean, jada aipatutako Alfonso X.aren partidak genituzke, emakumeen ahalmenak 

mugatzen zituztelarik (Fraile, 2004, 74). Aldi berean, Alfonso X.ak bere Crónica General 

lanean emakumeei buruz honela mintzatu zen: «Confundimiento del hombre, bestia que 

nunca se harta, cuidado que no tiene fin, guerra que nunca queda, peligro del hombre 

que no teme en sí mesura» (Armesto, 2022, 201). 

Aro Berriko pentsamendua ulertzeko idatziak ezinbesteko oinarri eta tresna dira. Ildo 

beretik, kontuan hartu behar da kristautasunak eragin mugaezina zuela bizitzako eta 

gizarteko arlo guztietan; izatez, erlijioaren eta politikaren arteko mugak ez ziren gaur 

bezain garbi marrazten. Heziketa liburuetan, sermoietan edo tratatuetan emakumeei 

eskainitako pedagogiak garrantzia berezia hartu zuen. Horren lekuko dira hainbat obra 

eta egile nabarmen: Don Juan Manuelen gogoetak, Don Álvaro de Lunaren aholkularitza 

liburuak, Rodríguez del Padrónen edota Diego Valeraren idazkiak, eta Francesc 

Eiximenisen Libre de les dones, Isabel Gaztelakoaren aginduz gaztelaniara itzulia eta 

Carlos I.aren aroan Carro de las Donas izenarekin argitaratua. Horiei gehitu behar zaizkie 

Enrique de Villenaren Los doce trabajos de Hércules, Diego de Valeraren Tratado en 

defensa de virtuosas mugeres, eta, batez ere, Fray Martín de Córdobaren ezagunenetako 

lana, El jardín de las nobles doncellas, emakume nobleen heziketa eta bertuteen inguruko 

gogoeta sakona eskaintzen duena (López-Cordón, 1994, 87).  

XVI. mendean emakumeen heziketaren inguruko lan garrantzitsuenetarikoak idatzi 

ziren gaztelaniaz. Aipagarrienetako bat Joan Luis Vivesen ezagunena, Instrucción de la 

mujer cristiana izan zen. Aldi berean, Pedro de Luxánen Coloquios matrimoniales, 

Vicente de Mexíaren Saludable instrucción del estado de matrimonio eta Fray Luis de 

Leónen ospetsua, La perfecta casada aipatu behar dira. Hala ere, horiek ez ziren liburu 

bakarrak izan, zerrenda luzea baitzegoen eskuragarri, besteak beste, Juan de la Cerdaren 

Libro intitulado vida política de todos los estados de mujeres, Alonso de Andradaren 



22 
 

Libro de la guía e imitación de Nuestra Señora, edo Pérez de Moya eta Juan de Mora, 

hurrenez hurren Varias historias de santas e ilustres mujeres eta Discursos morales lanen 

egileak. Ez dira, hala ere, ahaztu behar Doña María de Guevararen Desengaños de la 

Corte y mujeres valerosas, emakume batek idatzitakoak (López-Cordón, 1994, 87-88). 

Testuinguru horretan, argi geratzen da literatura eta tratatu hauek ez zirela soilik 

irakurgaiak. Gizartea bera arautzeko tresnak ziren, ordena soziala justifikatzeko eta 

bertute eredugarriak belaunaldiz belaunaldi transmititzeko baliabideak. Horrela, 

gizabanakoaren heziketa eta erreinuaren sendotasuna elkarri loturik agertzen ziren, 

idatzizko hitzak gizartearen arkitektura moral eta politikoaren parte bihurtuz (López-

Cordón, 1994, 87-88). XVII. mendean, emakumeei zuzendutako moral katolikodun 

sermoi asko idatzi ziren. Liburu horietan ezkondutako emakume, birjina, alargun eta moja 

perfektuak irudikatzen ziren (Roquero, 2019, 23-24 eta 43). 

Ideologia horren oinarrian indarkeria estruktural irmoa zegoen, emakumeen bizitza 

eta askatasuna baldintzatzen zituena. Emakumeek gizonezko bati men egin behar zioten 

derrigorrez, eta mendekotasun hori gizartearen egitura beraren parte zen. Indarkeria ez 

zen kasu isolatuetan agertzen, baizik eta ohitura eta jardunbide-sistema zabal batean 

txertatua zegoen. Kalean zein etxe askotan, senarren autoritatea ez ezik, apaizen agintea 

ere emakumeen aurka gauzatzen zen, haien ahotsa eta erabakitzeko ahalmena 

sistematikoki isilaraziz (Azpiazu, 1995, 212-213). Moralistek senarrari eta aitari 

emakumezkoak jotzeko baimena ematen zieten bitartean, isiltasuna eta otzantasuna ziren 

indarkeria-egoerak saihesteko emakumeei ematen zizkieten bi aholkuak. Aitortza-

eskuliburu eta moral-liburu gehienak bat zetozen senarren edo aiten zigorrekin. Honakoa 

zioen aurretik aipatutako Luis Vivesek: “Emakumeak ez du erantzungo, eta ez du haserre 

hitz egingo, zuhurtasunez eta atsedenez ez bada, bere suminak ez baitu inoiz haserrea 

baretzen” (Roquero, 2019, 97). Hitz horiek ondo islatzen dute garaiko pentsamolde 

patriarkalaren izaera: emakumeak bere sufrimendua isildu eta bere emozioak kontrolpean 

edukitzera kondenatuta zeuden, gizarteak eta moralak ezarritako moldeekin bat etorriz. 

Bestalde, garaiko tratatuetan emakumeen sexualitatea behin baino gehiagotan 

plazaratutako gaia izaten zen. Honela, tratadista espainiarren obsesio sakona zutela esan 

daiteke ezkondu gabeko emakumeen eta alargunen sexualitatea zaintzeko. Emakume 

hauek, ugaltzeko aukerarik ez zutenez, desorekak sexualak izateko joera zutela uste zuten, 

eta joera hori nahi sexualarekin lotzen zuten. Portaera horiek, gainera, histeria izenez 



23 
 

ezagutzen zen ustezko gaixotasunarekin lotzen zen. Argi dago garaiko pentsamolde 

patriarkalak, medikuntza bera ere beregain hartu zuela, azken finean, emakumeen 

gorputza eta sexualitatea kontrol soziala mantentzeko erabili ziren (Nausia, 2006, 242-

243).  

Iritzi hauen aurrean nolako erreakzioak egon ziren jakitea, aldiz, ez da hain erraza, 

hala ere, Cristine de Pizan idazleak XIII. eta XV. mendeen artean zabaltzen hasi zen 

diskurtso misoginoen inguruan honakoa idatzi zuen, garaiko herritarren zati batek 

behintzat haren pentsamendua parteka zezakeelarik: 

“Me preguntaba cuáles podían ser las razones que llevan a tantos hombres, clérigos y 

laicos, a vituperar a las mujeres, criticándolas bien de palabra bien en escritos y 

tratados. No es que sea cosa de un hombre o dos, ni siquiera se trata de ese Mateolo, 

que nunca gozará de consideración porque su opúsculo va más allá de la mofa, sino 

que no hay texto que no esté exento de misoginia. Al contrario, filósofos, poetas, 

moralistas, todos (y la lista sería demasiado larga) parecen hablar con la misma voz 

para llegar a la conclusión de que la mujer, mala por esencia y naturaleza, siempre se 

inclina al vicio” (Armesto, 2022, 199). 

Esan moduan, katolikotasuna arlo publiko zein pribatuan zeuden, ondorioz, 

Antzinako Erregimenean, bekatuaren eta delituaren kontzeptuak estuki lotuak zeuden. 

Delituen larritasuna ez zen soilik legearen arabera neurtzen, baizik eta haien dimentsio 

moral eta erlijiosoaren arabera; aginte zibilak nahiz erlijiosoak helburu bera zeukaten, 

ongia eta gaizkia katolizismoaren printzipioen arabera definitua defendatzea. Jokabide 

ezkorren zuzenketari dagokionez, gizonen eta emakumeen artean zigor edo ondorio 

desberdinak ezarri zen. Gizonak beraiek burututako ekintzen arabera epaitzen ziren, baina 

emakumeen kasuan, haien portaerek gizartearen moral publikoan zuten eraginagatik ere 

egiten ziren erantzule. Elizak arreta berezia jarri zuen garaiko “bekatu publikoak” 

desagerrarazteko, hau da, gizartean eskandalua sortzen zuten portaerak saihesteko. Hala 

ere, maizago, termino horrek ezkontzatik kanpoko harremanei egiten zien erreferentzia, 

eta kasu horietan errua emakumeek zuten; ez ziren soilik haien bekatuaren erantzule, 

baizik ere, gizonek bekatua egitearen errudun eta eragiletzat hartzen ziren (de las Heras, 

2014, 417). 

Bekatu publiko horiei aurre egiteko, aginte zibila eta elizakoa elkarlanean aritzen 

ziren. Ondorio argi bat ekarri zuen honek, emakumeen gorputza eta autonomia 



24 
 

kontrolatzea, irizpide moral eta juridikoen bidez, gizarteak onartutako ordena eta “bide 

zuzena” bermatuz. Aldi berean, emakumea izaki txiki eta babesik gabe gisa antzematen 

zenez, familiako gizonen zaintza eta babesa behar zuten. Ondorioz, emakumeek ezin 

zituzten kartzela-zentroak zuzendu; kontrola, oro har, elizgizonen esku geratu zen (de las 

Heras, 2014, 424-425). 

Alargunen kasuan, haien irudiak mesfidantza handia pizten zuen garaiko gizartean. 

Legegileek, moralistek eta eliz agintariek arreta berezia jarri zioten emakume talde honi. 

Askotan, gizonezko baten kontrolpetik kanpo egoteak gizonen kontrako mehatxu gisa 

ikusi eta ezinegona sortzen baitzuen. Garaiko pentsamoldearen arabera, gizonak ziren 

emakumeen ohorea eta zintzotasuna bermatzeko arduradunak, eta alargunen kasuan, ez 

zuten halako figurarik. Hortaz, legegileek emakume hauek egoera ahulean geratzen zirela 

kontuan hartu zuten; ondorioz, alargunaren irudiari hainbat abantaila esleitu zizkioten; 

horien artean, lan-arloari, prozesu judizialei eta ondorengotza-eskubideei lotutakoak 

nabarmentzen ziren, emakumeen babes eta duintasun soziala bermatzeko helburuarekin 

(Nausia, 2006, 233). 

 

6. Izena eta izana: emakumeen presentzia dokumentuetan 

6.1.Sarrera 

Iruditeria kolektiboak iraganeko emakumea etxetik kanpo lanik egiten ez zuen norbait 

bezala aurkezten duen arren, dokumentazioak argi erakusten du emakumeek lan asko egin 

zutela, etxe barruan, baita etxetik at ere. Egia da, zenbaitetan, ez zituztela gizonen lan 

berberak egiten eta askotan baldintza ezberdinetan jarduten zutela, baina lan-munduan 

presente egon ziren. Gainera, ez zaie balorea kendu behar emakumeek egin zituzten lanei 

emakumeen lanak zirelako, eta ez zaie garrantzi gehiago eman behar “gizonezkoen lanei” 

tradizionalki lan gisa definituak izan diren bakarrak izan direlako. Besteak beste, 

emakumezkoei esleitzen zitzaizkien lan batzuk nabarmentzen dira, hala nola erditzean 

laguntzen zuten emaginena. Gainera, Aro Berrian erditzeei buruzko hainbat eskuliburu 

argitaratu ziren —tartean Damián Carbón Malferiten Libro del arte de las comadres, 

madrinas y del regimiento de las preñadas y paridas y de los niños (1541)—, baina 

azpimarratzekoa da emaginak praktikan gehiago trebatu zirela, ez hainbeste teoriaren 

bidez. Honek erakusten du emakumeek euren jakintza eta trebetasunak praktika zuzenean 

eskuratzen zituztela, eta haien lana gizartean eta komunitatean funtsezkoa izan zela 

(Intxaustegi, 2024, 24-25). 



25 
 

Honela, garaiko pentsamenduak esaten zuenaren kontra eta legeek lortu nahi 

zutenaren kontra, praktikan egoera eta kasu anitzak bizitu ziren. Askotan, teoriaren eta 

praktikaren arteko alde nabarmena ikus daiteke. Honela, emakumeek hainbat eremutan 

jardun zuten, bereziki ondasunen kudeaketan. Emakume jabeak egon ziren, etxebizitzak, 

negozioak, ontziak, burdinolak, errota edo lur- eta ondasun higiezinak zituztenak. 

Ondasun horiek, haien propietate ziren aldetik eta emakumeak jabeak, kudeatu, defendatu 

eta zaindu zituzten. Ondasunetako bat mehatxupean zegoenean, ez zuten zalantzarik izan 

justiziara jotzeko, edo esku-hartze eta baliabide guztiak erabiliz beren ondasunak galtzea 

saihesteko ahaleginak egin zituzten (Galdós, 2012, 84). Emakumeek ez zuten soilik 

ondasun higigarri eta higiezinen gaineko agintea; izan ere, euren familien ohorearen 

zaintza ere bere gain hartu zuten behin baino gehiagotan. Emakume askok justiziara 

jotzen zuten, seme-alabaren bat iraindu edo kaltean jasan ezkero, beti familiaren izena eta 

duintasuna babestu nahian. Ildo beretik eta ondorioz, kasu ugarik erakusten dute 

emakumeek, garaiko egiturak eta mugak gorabehera, beren eskubideak eta familiaren 

ohorea defendatzeko gai izan zirela (Galdós, 2021, 85). 

 

Euskal Herrian, testuinguru anitzak daude, hala ere, itsasoak eragin handia eduki zuen 

familia askotan. Honela, emakume batzuek paper garrantzitsua izan zuten itsas 

merkataritzan. Batez ere, ontzien jabe izateagatik, haien fletamenduan inbertitzeagatik 

edo zenbait produktu inportatzeko edo esportatzeko negozioak zuzenean kudeatzeagatik. 

Kasu batzuetan, ez dago argi emakume horiek ezkonduta ala alargun ziren, baina 

alargunak izan ziren batez ere, jarduera horietan aritu zirenak. Zenbaitek atzerritarrekin 

egin zituzten negozioak, merkataritza egitera Euskal Herrira etorritakoekin, bitartekari 

lanetan arituz. Adibidez, 1520. urtean, Zumaiako bizilagun zen María de Argayanek dugu 

adibide (Castrillo, 2021, 304-306). 

 

Bestalde, iturri historikoek baieztatzen dute emakumeak Euskal Herrian Erdi Aroaren 

amaieran burdinaren industriaren finantzaketan, itsas merkataritzaren sustapenean eta 

produktuen inportazio zein esportazioan jardun zutela. Emakumeen kopurua txikiagoa 

zen gizonezkoena baino, baina batez ere alargunek esku hartze aktiboa izan zuten 

negozioetan. Parte-hartzeko bide ezberdinak erabili zituzten emakume hauek, tartean, 

senarrekin batera aritzen ziren, beste batzuk bakarka, batez ere alargundu ondoren. 

Askotan beren sexurako babesa eskaintzen zuten legeei uko egiten zieten kontratuak 

sinatzeko. Gehienek ez zekiten idazten eta ez zuten bidaiarik egiten, baina horrek ez zien 



26 
 

parte-hartzea ekidin, gainera esan daiteke, emakumeen presentzia ohikoagoa izan zela 

iturrietan agertzen dena baino. Merkataritzan aritzen ziren emakumeek senide 

gizonezkoekin zuten harremana ezinbestekoa zen beren prestakuntzarako. Haien 

jarduera, neurri handi batean, familia, nortasun eta lege-faktoreen menpekoa zen. Nahiz 

eta legeek zenbait muga ezarri, emakumeek bazituzten hauek gainditzeko bideak, 

adibidez senarren baimen orokorrak edo lizentziak erabiliz. Sarri, emakumeek negozioak 

jarraitzen zituzten senarra hil ondoren, eta horrek erakusten du aurretik ere modu aktiboan 

parte hartzen zutela, bestela ezinezkoa izango baitzen negozioak martxan eta ongi 

jarraitzea gaiari buruz ezer jakin gabe. Era berean, ondarearen titulartasunak edo senarrak 

ondasunak erabiltzeko behar zuen baimenak eman izanak emakumeen esku-hartzea 

ahalbidetzen zuen. Azkenik, inguruko gizonezkoek ematen zuten konfiantzak eta 

emakumeen izaera zein gaitasunek ere baldintzatzen zuten haien jarduera komertziala 

(Castrillo, 2021, 208-311). Ondorioz, testuinguruaren arabera, emakume bakoitzak bizi 

zuen egoeraren arabera eta zituen lagun-sare edo konfiantza-sareen arabera egoera 

desberdinak egongo ziren, betiere ohoreak, errespetuak eta ohiturak garrantzia zuten aldi 

berean.  

 

6.2.Francisca de Lerchundi:  

XVII. mendeko Getariarekin loturiko artxiboetan murgiltzerakoan, herriko eguneroko 

bizitzaren xehetasunak eta bizitzaren pasarteak ageri zaizkigu. Izan ere, paper zahar 

horietan ez ditugu datu administratibo hutsak aurkitzen; aldiz, garaiko biztanleen ahots 

ahul baina etengabea entzun daiteke bertan. Seguruenik orain arte entzun ez diren pasarte 

eta bizipen hauetatik, historia berreskura daiteke, orriei hautsa kendu eta ezkutuan egon 

den historia azaleratuz. Izen propio batzuk behin eta berriz agertzen dira eta horien artean 

bada bat arreta berezia pizten duena: Francisca de Lerchundi. Haren inguruko aipamenek 

aukera ematen digute garaiko emakume baten presentzia eta rola hobeto irudikatzeko, 

baita Getaria eta Zarautz artean zuen lotura ezagutzeko ere. Francisca de Lerchundiren 

bizitza abiapuntu hartuz, XVI.mendearen amaieran eta XVII.mendearen hasieran bizitu 

zen emakumea izan zen, Getarian hain zuzen ere. Honakoa dio 1603ko otsailaren 13ko 

artxibo batek haren jatorriaren inguruan:  



27 
 

“ (…) yo doña Francisca de Lerchundi viuda del general Antonio de Urquiola 

difunto vezina de las villas de Guetaria y Çarauz (…)1”. 

1603ko beste dokumentu batean2 jasotako deskribapenak garaiaren testuingurura 

eramaten gaitu, Felipe III.aren erregealdi betean kokatuz “(…) el rey don felipe nuestro 

señor tercero de este nombre (…)”. Orri horietatik abiatzen da Lerchundiren bizitzara 

hurbiltzeko atea. Emakume honen eta Getariaren arteko lotura argia da, honakoa dio 

1603ko dokumentuak: (…) vezina de las villas de guetaria y carauz la muy noble e muy 

leal provincia de guipuzkoa del reino de castilla (…)”. 

Franciscaren izena jada 1573ko martxoaren 23ko dokumentu3 adierazgarri batean 

agertzen zaigu. Eskuz idatzitako dokumentu zahar honek, XVII. mendeko Gipuzkoan 

kokatua, Julián de Honsain eta Lerchundi ahizpak (Francisca eta María Juanes) elkartu 

zituen. Bestalde Julian genuke, Martín Ruiz de Honsain izeneko adingabearen ordezkari 

gisa eta Juan de Lerchundi fidatzaile gisa; Martín bere ama María Ochoa de Segurolaren 

ondorengoa zen. Lerchundi ahizpak, berriz, Ana de Segurolaren alabak ziren 1. irudian 

ikus daitekeen modura. Testuan zuzenean adierazten ez den arren seguruenik Maria 

Ochoa de Segurola eta Ana de Segurola ahizpak izango ziren. Izan ere, biek Segurola 

abizena daramate, biek herentzia beraren gaineko eskubideak transmititzen dituzte eta 

dokumentuak arbaso komun berberekin lotzen ditu. Hala ere, testuak ez du hori espresuki 

adierazten, beraz ez da guztiz ziurtzat jo behar. Baliteke, adibidez, bata Blas Gonzálezen 

alaba zuzena izatea eta bestea biloba, edo Segurola familiaren baitan beste ahaidetasun 

mota bat izatea. 

Auzia Urragako etxea eta haren ondasunak nork jaso behar zituen erabakitzeari 

buruzkoa zen. Jatorria familia bereko arbasoetan zegoen, Blas González eta Maria4 (edo 

Magdalena) haren emaztea izandakoetan. Epaiketak eta gatazkak saihesteko, aldeek 

akordio bat egin zuten. Honela, Juliánek, Martín Ruiz ordezkatuz eta fidatzaileekin 

batera, diru kopuru bat eta altzariak ordaindu behar zizkien Lerchundi ahizpei; trukean, 

 
1 Archivo Histórico Provincial de Gipuzkoa-Gipuzkoako Probintziako Artxibo Historikoa (AHPG-

GPAH), NOT 2/3027, A:17r-18r 
2 AHPG-GPAH, NOT 2/3027, ff.:162v-164v 
3 AHPG-GPAH 2/3000,ff:29trisr-30v 
4 Testuan bere izena ez da ongi antzematen, bi hipotesi mantentzen dira: Maria edo Magdalena 

 

 



28 
 

ahizpek beren eskubide hereditarioak laga zizkioten Martín Ruizi. Horrez gain, hainbat 

berme juridiko, uko formal eta zin idatzi ziren akordioari balio osoa emateko. 

 

1. Irudia. Ekintza ekonomikoaren eskema. Autoreak egina. 

Testu honek garaiko emakumeen inguruko informazio ugari eskaintzen digu. Alde 

batetik, emakumeak oinordeko legitimo gisa agertzen dira. Francisca eta María Juanes de 

Lerchundi beren ama (Ana de Segurola) eta aiton-amonen oinordeko gisa azaltzen dira. 

Honek erakusten du emakumeek ere bazituztela ondasunak jaso, erreklamatu eta 

transmititzeko eskubideak, Penintsulako beste lurralde askotan gizonezkoei lehentasuna 

ematen zitzaien bitartean. Hala ere, ezkondutako emakumeen muga juridikoak ere argi 

eta garbi geratzen dira. Testuak dioenez, eskubideen lagapena formalizatzeko, Maria 

Juanesek senarraren lizentzia maritala behar izan zuen. Horrek garaiko lege-araubidea 

erakusten du, izan ere, emakume ezkonduek gaitasun juridiko mugatua zuten, senarraren 

menpe zeudelako. Hirugarrenik, testuak emakumeen pisu sinbolikoaren eta sozialaren 

berri ere ematen digu. Kasu honetan, Urraga etxea da gatazkaren erdigunean dagoena; 

ezin zaio garrantzirik kendu etxe hori emakumezkoen lerroaren bidez iritsi izanari testuan 

aipatzen den uneraino (María Ochoa eta Ana de Segurolaren bidez). Hala ere, azken 

emaitza benetan adierazgarria da; izan ere, akordioaren bidez, ondarea adin txikiko 

gizonezko baten, Martín Ruizen, eskuetan kontzentratu zen. Hala ere, ezin da ukatu 

ondasun hori emakumezkoen bidez transmititu zela. Argi geratzen da negoziazioan 

egondako desoreka: Lerchundi ahizpek diru eta altzari trukean utzi behar izan zituzten 

beren eskubideak. Hortaz, nahiz eta legeak eta ohiturak emakumeak oinordeko izatea 



29 
 

onartu, praktikak anitzak ziren eta kasu honetan gertatutakoak eta botere-harremanek 

gizonen aldeko joera erakusten dute. Ondasun garrantzitsuenak gizonaren inguruan bildu 

ziren, emakumeak ordain ekonomiko batez konpentsatuz. Azken finean, testu honek 

familiaren arteko tentsio une bat islatzen du. Emakumeek oinordeko izateko eskubidea 

zuten, baina euren askatasun juridikoa eta ekonomikoa senarren, fidatzaileen eta 

notarioen esku geratzen zen. 

Ildo honetatik, dokumentu honek bi aurpegi kontrajarri agerian uzten ditu. Alde 

batetik, emakumeek oinordeko izateko aitortza legala agerian geratzen da, Penintsulako 

beste toki batzuetan baino gehiago; bestetik, egitura patriarkalak eta emakume eta 

gizonen arteko desorekak, emakumeen autonomia mugatzen zuen, ondasunak 

gizonengan kontzentratu baitziren kasu honetan behintzat. 

Artxiboetara itzuliz, bertan gordetako aipamen ugariek argi uzten dute Lerchundi ez 

zela oharkabean igaro, baizik eta presentzia garrantzitsua izan zuela bai Getarian baita 

bere inguruko komunitatean ere. Haren senarraren inguruan hainbat ikerketa burutu dira, 

nahiz eta Francisca beraren izena oraindik nahiko ezezaguna izan. Haren senarra, Antonio 

de Urquiola (1536-1600), XVI. mendearen lehen erdian Getarian jaioa, itsas gizon eta 

ontzigintza arloko pertsona garrantzitsua izan zen. Kargu ugari bete zituen; tartean, 

Getariako alkate (1577), Gipuzkoako diruzain (1580), eta Santiago (Urola ibaia) zein 

Pasaiako ontzioletako zuzendari. Kantabriako Esquadrako jenerala izendatu zuten, eta 

1597an Lezon galeoiak eraikitzeko zuzendari bilakatu zen. 1598an Gipuzkoako "ontzi eta 

landaketarako lantegiaren" gainbegirale (superintendente) izendatu zuten, eta 1600ra arte 

aritu zen karguan eta urte berean hil zen Madrilen. (Basurto eta Montoya., 2018, 141-

142). Azpimarragarria da Antonio de Urquiolak garaian eduki zuen garrantziak, haren 

postu eta familia hierarkia medio, ez zuela Franciscaren irudia itzalpean utzi.  

Hainbat dokumentutan Franciscak bere buruaren izenean jarduten du, senarraren 

baimenarekin gehienetan, beti Antonio de Urquiolarekin zuen harremana idatzietan 

azpimarratuz. 1595eko irailaren 6ko testuan5 argi geratzen da Franciscak salmentak 

egiteko zuen gaitasun eta batez ere aukera, kasu honetan senarraren baimenarekin. 

Gainera azpimarragarria da salmenta-erosketa ekintza hau bi emakumeen artean burutu 

zela, haien ahalmen ekonomikoen eta halako ekintza ekonomikoak burutzeko zuten 

aukera azaleratuz. Aldi berean ahalmen ekonomikoaren berri ere ematen digu, emakume 

 
5 AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v 



30 
 

hauek elkarren artean negozioak egiteko ahalmena baitzuten, ondorioz, ez ziren soilik 

gizonezkoen presentziaren edo haien artean gauzatzen ziren ekintzak. Horrelako agiriek, 

beraz, garai hartako emakumeen errealitate konplexua eta askotarikoa erakusten dute. 

Zehazki honela agertzen da lehen mailako testuan:  

 

2. Irudia. Dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v. 

“Venta q doña Francisca de Lerchundi haze a Magdalena (…) 

doña Francisca de Lerchundi vezina della [Zarautz] y de la de guetaria muger 

legitima del general Antonio de Urquiola 

por si y en nombre del por virtud de su poder y licencia marital(…)”. 

 

2.irudian ikus daitekeen zati horretan dago gakoa, izan ere, Lerchundik gaitasuna 

eduki arren, ekintza zehatz honetarako behintzat haren senarraren baimena edo lizentzia 

maritala behar zuen. Gogora dezagun ezinbestekoa zela emakumeentzat lizentzia hau 

jarduera juridikoak burutu ahal izateko (Toroko legeek hala ezartzen baitzuten). Lehen 

mailako dokumentuaren hurrengo orrietan lizentzia bera dago, 3. irudian ageri dena hain 

zuzen ere, eta bertan azaleratzen da hain zuzen ere, lizentzia hau ematearen arrazoia:  



31 
 

 

3. Irudia. Lehen mailako dokumentua. AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v 

“Sepan quantos esta carta de poder vieren como yo Antonio de Urquiola capitan 

general dela armada del rey nuestro señor conque oy he salido del puerto 

del pasaje para yr en su real servicio. Vezino de la villa de guetaria 

otorgo y reconosco por esta carta q doy todo mi poder cumplido libre 

y bastante quanto es necesario para valer e yo lo tengo y puedo 

dar con licencia marital en forma a bos doña francisca de lerchundi mi 

legitima muger que estais ausente para que por mi y en mi nombre e como 

yo mismo lo podria presente siendo podais pedir y demandar, recivir e 

cobrar en juicio (…)”. 

 

Hortaz senarraren ausentzian emazteak zuen haren boterea, izan ere, alarguntasunak 

eta senarraren presentzia ezak emazteei eskubide eta ahalmen gehiago ematen zizkien. 

Kasu zehatz honetan, senarra erregearen zerbitzuan luzaroan kanpoan egoteak emazteari 

eguneroko ardura ekonomiko eta legalak bere gain hartzea eskatzen zion. Honek 

Francisca komunitatean benetako administratzaile gisa kokatzen zuen. Honela, Getaria 

kostako herria izanik gizonen ausentzia ohikoa zen, arratza herriaren oinarrietako bat 

baitzen. Formalki, baimen horrek emakumea senarraren menpe jartzen du, baina 

praktikan aukera berriak irekitzen zizkion. Francisca de Lerchundik auzitan demandak 

jrri, kobratu edo negozioak kudea zitzakeen bere senarraren izenean, eta horrek 

nolabaiteko autonomia praktikoa ematen zion. 



32 
 

Boterea, aginpide bezala ere ezagutzen dena, kontratu bat da, non pertsona batek beste 

bati ardura edo gaien kudeaketa esleitzen dion eta hark onartzen duen. Mota honetako 

kontratuak XII. tituluko 20tik 25era bitarteko legeek arautzen zituzten, bostgarren partida 

barruan. Boterea edo aginpidea bi motatan banatzen da: judiziala eta judizialaz kanpokoa. 

Judiziala, pertsonaritza izenez ere ezagutzen dena, prokuradoreen ordezkaritza eta esku 

hartzea judizioetan adierazten du. Judizialaz kanpokoa, bere forma dela eta, adierazgarria, 

isila edo suposatua izan daiteke; luzeraren arabera, orokorra edo berezia; interesa duten 

harremanengatik, doakoa edo ordainpekoa; erantzukizunen arabera, elkarlana edo 

solidarioa; eta eraginkortasunaren arabera, bertan behera utzigarria edo ukiezina izan 

daiteke. Botere kontzeptuaren barruan egin daitezkeen aginduetako bat beste batek 

testamentua egiteko duen boterea da (Marchant eta Barrena, 2023, 131-132) 

Aipatutako dokumentuaren egun bereko, hots, 1595eko irailaren seian, Pedro del 

Puerto eta Francisca de Lerchundiren arteko salketa-erosketa baten dokumentua dugu 6. 

Lehenengoak, Balthasar eta Catalina de Çulaica anai-arreben ordezkaria edo “curador”ea 

da. Izan ere, anai arrebek hogeita bost urte baino gutxiago zituztenez adin txikikotzat 

hartzen ziren.  

Aldiz, dakigunez, Franciscak haren senarraren izenean jarduten du ekintza honetan 

ere. Balthasar eta Catalina Joan de Çulaicaren eta Maria de Garmendiaren seme alaba 

legitimoak ziren, baina Francisca eta Antoniorekin zituzten zorrak zirela eta, Pedro del 

Puertok, haien izenean, zensoa ordaintze aldera, etxe bat saltzen dio Franciscari. Izan ere, 

hainbat zenso zituzten ordaindu beharrak “un censo de siete ducados al año” eta “otro 

censo de viente cinco ducaods poco mas o menos” tartean. Testu honek curadoreen berri 

ematen digu baita seme-alaba legitimoak edo orokorrean legitimitatearen garrantziaren 

berri. Hau da, testu honek garai hartan adin juridikoaren muga zorrotz aplikatzen zirela 

azaleratzen du eta legitimitatearen ideia funtsezkoa zela agerian geratzen da, bai auzi 

ekonomikoetan, bai gizarte egituraketan.  

Gainera, ikusten da Francisca de Lerchundi pertsonan joan zela hara “ y ella vino para 

que con su presencia se pudiesen desacer dichos censos” haren mugitzeko autonomia, 

autonomia orokorrean eta haren presentziaren garrantzia mahai-gaineratuz.  

Aldi berean, zensoen ohikotasunaren berri ematen digu, baita Franciscaren 

gaitasunaren berri ere, salmentak, tratuak eta zensoen amaierak finkatzeko. Zensoak 

 
6 AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:260r-283r 



33 
 

egungo hipoteka-maileguen antzekoak ziren. Azken finean pertsonen edo erakundeen 

arteko kontratuak ziren. Bertan, aldeetako batek diru-kopuru bat ematen zion besteari, eta 

bigarrengoak bere gain hartzen zuen urteko zenbateko bat ordaintzeko betebeharra, 

horretarako, jabetza bat kargatzen zuen berme gisa (Intxaustegi, 2019, 69). Badira 

Francisca de Lerchundik burututako bestelako zensoen salmentak ere, tartean, 1595eko 

martxoaren 28an burututakoa7, zehazki, Francisca de Lerchundik eta haren senarrak, hau 

da, Antonio de Urquiola jeneralak burututakoa. Zensoa 7 dukatetakoa zen eta Chiirstoval 

de Nembururi, Zarautzekoa zena, saldu zioten. 

1583koak dira Franciskaren inguruan aurkitutako lehen bi dokumentuak, lehena 

apirilaren 24koa8 eta bigarrena maiatzaren 24koa9. Lehenengoan jada 1595eko testuak 

erreferentzia egiten dion lizentzia maritala genuke. Bigarrena, hots, hilabete batera 

burutua, Francisca de Lerchundik Maria Velez de Oloçagaren alde eginiko “carga de 

pago y finiquitoa” genuke, hau da, bi emakumeren arteko hitzarmena eta idatzia. Zehazki, 

Francisca de Lerchunck, bere senar Antonio de Urquiolaren ahaldun gisa, Alçolarás de 

Suso orubeko María Vélez de Olóçagaren alde emandako ordainketa-gutuna eta kitapena 

da, betebehar batengatik zor zien diruaren zati batena. 

Egia da, berriz ere Franciscak bere senarraren izenean jarduten duela baina honek ez 

dio garrantziarik kendu behar. Gizarte patriarkal batean gaudela duda ezina da, emazteak 

gizonaren baimenik gabe ezin baitu jardun. hala ere, azpimarragarria da emakume hauek 

burututakoa. Gainera, María Velez de Olóçaga Alçolarás de Suso “casa solar” aren 

etxekoandrea dela dio, horrek dakarren garrantziarekin. Ordainketa honen zergatia dela 

eta “ relativa a parte del dinero que les debía por una obligación” aipatzen da. 

Franciscak haren bizitzan zehar hainbat ordainketa burutu zituela agerikoa da, tartean 

1595eko martxoaren 28ko dokumentuan10 aipatzen dena11 edo urte bereko apirilaren 8ko 

idatzian aipatzen dena genituzke. Lehenak Ana de Ausoroechea andreak, Joanes de 

Ybaietaren emazteak eta ahaldunak, Zarautzekoak, eta Francisca de Lerchundik, Antonio 

de Urquiola jeneralaren emaztea eta Baltasar de Urquiolaren ama denak, emandako 

ordainketa-gutuna da. Ordain gutun honek, Joanesek Cadizen Baltasar jaunari egindako 

mailegu bati eta Joanesek jeneralari bizkotxo baten bidez zor zion diruari egiten diote 

 
7 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:63v-67r 
8 AHPG-GPAH NOT 2/3008,A:51r-52r 
9 AHPG-GPAH NOT 2/3008,A:69r-70r 
10 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:67r-69r 
11 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:74v-75r 



34 
 

erreferentzia. Ordainketa honen artxibo honek Franciskaren semearen berri ematen digu, 

jada ez da soilik haren senarraren arabera definitzen baizik eta haren semeak ere haren 

izatea definitzen du. Honek informazioa ematen digu amatasunaren garrantziaren 

inguruan, eta kasu zehatz honetan Franciscak haren bizitzan zehar, gutxienez seme bat 

eduki zuela mahai gaineratzen du. Bigarren idatzia ere ordainketa-agiria eta kitapen-

agiria da. Kasu honetan, Joanes de Gurmendi Donostiako bizilagunak eta bere anaia 

Andres de Gurmendiren lagapen-hartzaileak, Julián de Onsain jaunaren alde emandako 

ordainketa-gutuna eta kitapena da. Antonio de Urquiola jeneralak eta Francisca de 

Lerchundi Andresen alde ezarritako errolda baten etekinei buruzkoa. 

1601eko abenduaren 30eko idatzia ere12 ordainketa gutun eta kitapena da. Kasu 

honetan, Pedro del Puerto Balthasar de Çulayca zenaren eta haren arreba Catalina de 

Çulaycaren curadoreak Francisca de Lerchundi Antonio de Urquiola jeneralaren 

alargunaren alde emandako ordainketa-gutuna eta kitapena da, Ygoguindeguiren etxea 

saltzeagatik zor zieten diruari buruzkoa. Testu honek, ekintza ekonomikotik at ere 

informazio garrantzitsua ematen digu Franciscaren bizitzari buruz, izan ere, aurreko 

dokumentuan Francisca “esposa de” izendatzen den heinean, testu honetan “viuda de” 

gisa azaltzen da. Hortaz, haren senarraren heriotzari buruz hitz egin dezakegu.  

Alargunen egoera, azaldu moduan, berezia da. Horren isla alargunaren figura, 

dokumentuetan sarritan agertzea da. Aldi berean, Antzinako Erregimenaren 

dokumentazioan errepikatzeaz gain, ondo definitutako identitatearekin aurkezten da. 

XVII.mendean,, emakumeak figura maskulino hurbilenaren eta harekin zuten legezko 

harremanaren arabera sailkatzen ziren: Kristoren alaba, emazte, alargun edo emazte gisa. 

Testuinguru horretan, eta inguruan gizonezko “zaintzaile” edo oztopo baten faltan 

alargunak dira beren eskubideak, jabetzak eta pribilegioak defendatzeko auzitegietara 

gehien jotzen duen emakume-taldea. Aitzitik, oso zaila da gizonen alarguntasuna 

kuantifikatzea; izan ere, gizonak beren gizarte-posizioagatik, lanbideagatik edo erlijio-

egoeragatik identifikatzen ziren nagusiki, ez haren egoera zibilagatik. Ezaugarri honek 

agerian uzten du emakume alargunek esparru juridikoan izan zuten zeregin aktiboa eta 

nabarmena. Adibidez, garai hartan Nafarroako Artxibo Nagusian (AGN) erregistratutako 

auzien % 12,67 izan baitziren. Alargunek familia-negozioen ardura ondorio guztiekin 

bereganatzen zituzten. Ondorioz, legezko ekintzei ekiten zieten etxeko interes 

 
12 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:3v-5v 



35 
 

ekonomikoak auzitegietan defendatzen (Azpiazu, 1995, 34-36; Nausia, 2006, 234-236; 

Oliveri, 2006, 56). 

 

Ildo horretan, eta hala eta guztiz ere, emakumeen alarguntasuna kontzeptu erabat 

heterogeneo gisa ulertu behar da, hainbat faktore eta egoerak baldintzatuta. Emakume 

kontzeptuarekin azpimarratzen zen moduan, pertsona bakoitzaren testuinguruari 

erreparatzea izango da garrantzitsuena, egoera benetan desberdinak aurki daitezkeelako. 

Kontuan hartu beharko genuke ezberdintasuna bat-batean bikotekidea galdu duen 

emakume ezkonduaren eta urteetako bizikidetzaren ondoren familiaren buru bihurtu den 

emaztearen artean; baita seme-alaba kopurua ere, emakumea haiekin geratzen zen kasuan, 

baita hauen adina ere. Alde handienen artean, alargunak bizirik irauteko zituen baliabidek 

hartu behar dira kontuan, honek testuinguru eta egoera osoa alda baitzezakeen (Nausia, 

2006, 234-236).  

1603ko otsailaren 13ko testua13 benetan adierazgarria da, izan ere, Francisca de 

Lerchundiren inguruan dugun bigarren botere ematea genuke. Kasu honetan, senarra 

hilik, boterea bere semeak ematen dio 4.irudian ikus daitekeen modura. Honela dio 

testuak: 

 

4. Irudia. Lehen mailako dokumentua, boterea semeak amari helaraztea dio. AHPG-GPAH NOT 

2/3027,A:16r-17r. 

 
13 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:16r-17r 



36 
 

 

“Poder del capitan Balthasar de Urquiola para madre:  

Sepan los que esta carta vieren como yo el capitan Balthasar de 

Urquiola vezino de la villa de guetaria y zarautz hijo legitimo  

y heredero universal del general Antonio de Urquiola difunto 

cuya [herencia] con veneficio de inventario 

(…) 

conozco quedo y otorgo todo mi poder tan 

cumpido y bastante como le tendo y de dicho 

para valer a doña francisca de lerchundi mi madre, esta 

presente (aunque lo pueda jurar y sustituir una [persona] 

y vez dos camas) para que por mi y en mi nombre pueda 

recibir cobrar (…)” 

Testu honek botere transferentziaren inguruan ematen digun informazioaz gain, 

Franciscaren bizitzan garrantzitsua izango den bigarren pertsona bat aurkezten digu, 

haren semea alegia. Testu hau are harrigarriagoa edo adierazgarriagoa egiten duena, urte 

eta egun bereko, hau da, 1603ko otsailaren 13an burututako bigarren dokumentua 

genuke14. Izan ere, bosgarren irudian ikus daitekeen dokumentu honen bidez Francisca 

de Lerchundik haren semeari, hots, Balthasar de Urquiolari, boterea ematen dio Milanen 

duen señorioa kudeatzeko, hau da, bertako zergak biltzeko. Honakoa dio zehazki 

dokumentuak: 

 
14 AHPG-GPAH NOT 2/3027, A:17r-18r 



37 
 

 

5. Irudia. Lehen mailako testu zati honetan boterea amak semeari ematen dio. AHPG-GPAH NOT 2/3027, 

A:17r-18r. 

“Poder de doña Francisca de Lerchundi al capitan Urquiola su hijo. 

Sepan los que esta carta vieren como yo doña Francisca de ler- 

chundi viuda del general Antonio de Urquiola difunto 

vezino de las villas de guetaria y carauz (…) 

y otorgo todo mi poder asi cumplido y bastante  

como le tengo y de derecho (…) 

a Balthasar de Urquiola mi hijo (…) 

Para que por mi en mi nombre e para mi pueda 

elegirlos tales sostituto o sustitutos, rezibir en vez 

e cobrar (…) 

del señorío de milan(…)” 

Garaiko testu honek, Franciscak zituen botere luzeen inguruan hitz egiten digu, botere 

guztiak zerrendatzen baitira erregistro luze bat idatziz. Izan ere, botere guzti hauek haren 



38 
 

semeari ematen dizkio, betiere bere izenean jokatzeko. Argi geratzen da, emakume honen 

boterea eta influentzia, hasiera batean, semeari joan zitzaizkion botere guztiak, semeak 

amari itzultzen dizkiolako aurreko testuaren bidez. Orain, aldiz, egun berean burututako 

dokumentu honetan, ama da semeari Milanen ekintza konkretu batzuk burutzeko 

ahalmena ematen diona. Honela, familiaren baitan dauden botere harremanak agerian 

geratzen dira, legeetatik at, praktikan, bestelako ekintza eta jarduerak burutzen zirela 

mahai gainean utziz. 

Idatzi honen amaieran, Franciscaren heziketaren informazioaren berri ere ematen 

digu, izan ere, Franciscak ez zekien idazten, testuak “(…) e por la dicha otorgante (quien 

yo el dicho escrivano conozco) dixo que no sabia escribir firmo por ella (…)” dio. Hau 

ez da harritzekoa testuinguruari erreparatzen badiogu. Adibide askotan ekintza beraren 

berri ematen digute lehen mailako dokumentuek garaiko hezkuntza edo formakuntzaren 

berri emanez. Orain arte euskal lurraldean dokumentatutako merkatari alfabetatu bakarra 

Catalina de Mambrún donostiarra da, Ernesto Garciak aurkitutako kasua (Castrillo, 2021, 

306). 

Franciscak boterea haren semeari eman eta hiru hilabetetara laugarren botere emate 

bat dugu, kasu honetan, 1603ko, maiatzaren 3an15 Francisca de Lerchundik Joan de 

Aycaga eta Cristobal de Yruretari eman zien boterea haren izenean jarduteko. Bi gizon 

hauek, Milaneko señorioan bizi ziren eta haien eginkizuna Franciscak emandako 

ahalmenarekin, Milaren zituen zergak biltzea zen. “Poder de doña francisca de lerchundi 

para Millan” da dokumentuaren izenburua.  

` 

Idatzi honetatik 11 egunetara Franciscaren inguruan kontserbatzen den ondorengo 

idatzia dugu, zehazki, maiatzaren 15ekoa16 idatzi hau ordainketa gutun eta kitapena da. 

Francisca de Lerchundi alargunak eta haren seme Balthasar de Urquiola kapitainak, eta 

Diego de Salamanca merkatari zenaren lagapen-hartzaileek, Joanes de Lerchundiren 

jaraunsleen alde emandakoa. Joanes de Lerchundik eta haren emazte Maria Miguel de 

Adurizek Diego de Salamancaren alde ezarri zuten erroldaren etekinen gainekoa. 

 

Hilabeteek aurrera egin eta Francisca de Lerchundik ekintza ekonomikoetan 

murgildurik jarraitzen zuela agerian geratzen da. Haren semearekin botere emateak 

 
15 AHPG-GPAH, NOT 2/3027, A.:162v-164v 
16 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:168r-169v 



39 
 

burutu eta 7 hilabetetara, berriz eta Franciscaren beste dokumentu bat dugu, kasu honetan 

bere figuraren inguruan aurkitu den azkena. Zehazki 1603ko irailaren 5eko dokumentu 

honetan17 Andres de Leete ere aipatzen da. Dokumentu honek berrerosketa baten berri 

ematen digu. Hots, zenso baten berrerosketaren berri. Izenburuak “Redemption de censo 

otorgado por Andres de Leete en favor de doña francisca de lerchundi” dio. 

Dokumentuak ekintza ekonomiko soil baten berri ematen du, eta hasierako begirada 

batean ezer garrantzitsua ez dirudien arren, ulertu behar garaian, emakume honek zuen 

influentzia, hala ere, harrigarria da, hainbeste jarduera burutu eta halako influentzia zuela 

agerikoa den arren, Francisca aurkezteko unean, alarguna zela aipatzen dela berriz ere. 

Uneoro, burutzen dituen ekintza guztietan haren senarra aipatzen da. Hau bizirik 

zegoenean, “esposa legitima de” erabiltzen zen, orain; aldiz, senarra hilik dagoelarik argi 

geratzen da, noren alarguna den “viuda del general Antonio de Urquiola dfunto”. Hortaz, 

Lerchundiren boterea ukaezina den arren, garaiko gizartean zegoen hierarkia 

patriarkaletik ez zuen ihes egin, ez itxuretan behintzat, eta haren senarraren izatea, baita 

hilik ere, bere izatea baldintzatu, mugatu eta bideratu zuen. Ildo beretik, garaiko 

definizioetan —Irlandako Richard Steele idazleak egindakoan, adibidez— emakumea 

«alaba, arreba, emazte eta ama da, giza arrazaren eranskin hutsa». Ondorioz, ez da 

arraroa, artxiboetako dokumentuetan ohikoa izatea emakumearen izen-abizenen ondoan 

gizonezko batekiko ahaidetasuna adieraztea: «honen alarguna», «honen emaztea», 

«honen alaba» (Galdós, 2021, 68). 

 

Franciscaren leinuak jarraitu egin zuen, izan ere, Franciscaren semeari buruzko 

informazioak haren ezkontzaren berri ematen digu. 1619ko abuztuaren 5ean 

Hondarribian ezkontza-kontratua sinatu zuten Baltasar de Urquiola kapitainak; hau da, 

Franciscaren semeak eta Lucía de Olaberria andreak, 6. irudian ikus daitezke familiaren 

nondik-norakoak. Baltasar, Antonio de Urquiola jenerala eta Francisca de Lerchundiren 

seme bakarra eta oinordeko bakarra izanik eta ezkontzan bere aitak eta amak utzitako 

ondasunak ekarri zituen, besteak beste, Getaria eta Zarautzeko lur sailak eta bere aitak 

armadan egindako zerbitzuengatik zor zitzaizkion diruak. Aldi berean, badakigu, 26 urte 

zeramatzala ezkondu zen unean erregearen zerbitzura. Bertan botere egiturek nola 

funtzionatzen zuten ikus daiteke, haren aitaren garrantzia (hau da materiala ez zen 

herentzia gisa kontsidera daitekeena) bereganatu zuen, eginbeharrekin batera. 

 
17 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:241v-243r 



40 
 

Lucía Olaberria, Hondarribian jaioa, 24 urterekin ezkondu zen, eta hau ere erregearen 

zerbitzuko marinel-familiako alaba zen, eta 3.000 dukateko dotea jaso zuen. Hona hemen 

ezkontza estrategien adibidea, bi familia boteretsu, biak erregearekin loturak zituztenak 

haien artean ezkondu ziren familiaren eta etxearen ohorea, indarra eta boterea sendotzeko 

eta berrindartzeko. Eskuratu zituzten ondasunen artean, Getariako sute batean erre zen 

etxea aipatu behar da Juan Sebastián Elcano kapitain ospetsuarena izan baitzen; hau da, , 

Baltasarren osabarena. Baltasar Elkanoren oinordeko gisa agertzen da, eta haren memoria 

eta ondasunak jaso zituen, bere aitak, jenerala zenak, eskualdatu baitzizkion ondare gisa 

(de Aguinagalde, 2017, 67-68). 

 

6. Irudia. Francisca de Lerchundiren familiaren zuhaitz kronologikoa aurreko dokumentuak oinarri. 

Autoreak egina 

Francisca de Lerchundiren inguruko dokumentazioak argi erakusten du XVII. 

mendeko Getarian emakumeen bizitza eta ahalmen juridiko-ekonomikoak ez zirela 

homogeneoak, baizik eta testuinguru, harreman eta egoera zehatzen arabera 

baldintzatuak. Franciscaren kasu zehatzarekin lizentzia maritalaren beharrezkotasuna 

agerian geratu da. Emakumearen jarduera juridiko eta ekonomiko oro mugaturik zegoen 

arren, praktikan, senarraren absentziak (itsas gizona izanik, erregearen zerbitzuan) 

Francisca bezalako emazteei ardura eta botere handiagoak esleitu zizkien. Bigarren 

elementua alarguntasuna bera litzateke, honek, are gehiago indartu baitzuen haren 

autonomia, gizarte patriarkalaren logikatik ihes egin gabe, baina auzitegi eta ekonomia 

esparruetan emakumeak subjektu aktibo gisa kokatuz. Hirugarrenik, salerosketak eta 



41 
 

zensoen kudeaketa bezalako ekintzek Francisca erabat murgilduta zegoela erakusten dute 

tokiko ekonomian, eta mahai gainera dezake negozioetan emakumeen presentzia ez zela 

soilik anekdotikoa, baizik eta komunitatearen funtzionamenduan funtsezkoa zela. 

Komunitatearen funtzionamenduarekin jarraituz laugarren elementua familia eta 

ahaidetasun-sareak genituzke. Izan ere, haun arabera definitzen zen emakumearen egoera 

eta izaera. “Esposa de”, “viuda de” edo “madre de” izendapenek erakusten dute 

patriarkatuak emakumeen nortasuna gizonen bidez markatzen zuela. Hala ere, 

Franciscaren kasuak frogatzen du izaera horren azpian botere eta protagonismo erreal eta 

ukaezina ezkutatzen zela. Bosgarren elementua jarraikortasuna litzateke; izan ere, 

ondorengo belaunaldiek (Balthasar semearekin eta Lucia de Olabarriarekin burututako 

ezkontza estrategikoaren bidez) jarraitu zuten familia boteretsu baten ibilbidea. Horrek 

Francisca garaiko emakume gisa definitzeaz gain, genealogia baten giltzarri gisa ere 

kokatzen du. 

Azken finean, Francisca de Lerchundi bezalako figuren bidez ikus daiteke 

emakumeen historia ez dagoela isilik ezta ikusezin ere, baizik eta artxiboetako paper 

zaharretan ezkutaturik dagoela. Bere bizitzaren arrastoek erakusten dute emakumeek, 

nahiz eta legeak muga zorrotzak ezarri, eguneroko praktikan komunitatearen ekonomian, 

gizartean eta familian eragile aktibo eta erabakigarriak izan zirela. 

Getariarekin loturiko artxiboetan gordetako testigantzek gogorarazten digute 

emakume hauek ez zirela “gizon baten itzal” soilak izan, aitzitik, beren nortasun eta 

ahalmen propioekin jarduten zutela. Emakume zehatzen kasuak berreskuratzeak, 

Fraciscaren adibidea kasu, aukera ematen digu historia ofizialaren hutsuneak betetzeko 

eta irudi osoago bat eraikitzeko. Horrela, Francisca de Lerchundiren bizitzak ez du soilik 

Getariako XVII. mendeko emakume baten historia pertsonala kontatzen: haren bidez, 

garaiko gizartearen mekanismoak, genero-harremanen mugak eta aukerak, eta 

emakumeen egoera ulertzeko gakoak eskuratzen ditugu. 

 

6.3.Inglesa Lopez de Zarautz 

XVI.mendearen amaierako dokumentu bat hartuko dugu orain oinarri. XVI. 

mendearen bigarren erdialdeko informazio esanguratsua ematen baitigu Inglesa Lopez de 



42 
 

Zarautzen inguruko auziak18. 1562ko idatzi honek emakume zehatz baten presentzia eta 

ekintza juridikoa modu agerian jasotzen ditu. Inglesa ez zen soilik Juan Ortiz de Zarauzen, 

haren senarraren, itzalpean bizitu; aitzitik, senarrarekin batera, modu aktibo batean parte 

hartu zuen gutxienez dokumentuak aurkezten digun auzi honetan, bere ondasunak eta 

familiaren segurtasun ekonomikoa jokoan zeudelarik. Kasu honetan, auzia urrezko, 

zilarrezko eta moneta multzo baten gaineko jabetza eta itzulera dela eta hasi zen, ondasun 

horiek fidantza modura utzi ziren gordailu batean, baina hartzaileek ez zituzten itzuli nahi:  

“juan depossito (…) en confianza las pieza de oro 

y plata y monedas de oro (…)” 

Hartzaileen izenak ere baditugu, hau da, Domingo de Arpa eta Bartolomé de Aguirre. 

Froga gisa senar-emazteek sinadurak aurkeztu zituzten eta ordurako aitortutako 

dokumentuak. Honela, hauek aintzat hartuta, auzitegiak ebatzi zuen ondasunak edo haien 

balioa itzuli behar zela, auziaren eskaerari indar exekutiboa emanez. 

Juan Ortiz de Zarauz eta Inglesa Lópezen auziaren testuinguruan, urrezko eta 

zilarrezko txanpon eta piezen gordailuak egoteak ez du zertan esan nahi aristokraziako 

kideak zirenik, baina bai baliabide ekonomiko maila jakin bat zutela ondasun baliotsu 

horiek edukitzeko, legez auzitara jotzeko eta beste batzuek gordailu horiek zaintzeko 

ahalmena izateko. Genero-ikuspegitik, garrantzitsua da azpimarratzea emakumea izen-

abizenekin ageri dela, eta ez dela pasiboki aipatzen, baizik eta bere eskubideen eta etxeko 

ondarearen defentsan subjektu aktibo gisa azaltzen da. Honek frogatzen du Aro Berrian, 

nahiz eta askotan (edo ia beti) emakumezkoak senarraren izenarekin batera agertu, 

emakumeek legezko legitimitatea zutela ondasun eta ondare kontuetan esku hartzeko. 

Ondorioz, irudi estereotipatu pasiboaren aurrean bestelako irudi bat genuke, emakume 

aktiboena. Emakumeak beti guztiz bazterturik zeudela sinetsarazi nahi izan duten 

hipotesietatik at, aniztasuna izango da ohikoa. 

Laburbilduz, dokumentu honek ez du soilik ekonomia- edo ondasun-arazoa islatzen; 

Inglesa López de Zarauz bezalako emakumeek gizarte gipuzkoarrean eta zehazki 

Getarian zuten presentzia eta jarduera juridiko legitimoa, ondasunen zaintzaren eta 

familien etorkizun ekonomikoaren defentsaren esparruan. 

 
18 Archivo de la Real Chancillería de Valladolid (ARCHV), REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 

1526, 44. 



43 
 

 

6.4.Catalyna de Eycaga 

1603ko azaroaren 18ko testu batek19 bi emakumeren arteko ekintza ekonomikoaren 

berri ematen digu, zehazki Catalina de Eycaga eta Maria de Valenceguiren  arteko zor 

baten lagapena edo eskualdaketak dugu, lehenak bigarrenaren onurarako burututakoa eta 

modu erraz batean 7.irudian ikus daitekeena. Agiri honek eskaintzen digun informazioa 

bereziki deigarria da hainbat izen aipatzen diren arren, protagonista nagusiak emakumeak 

direlako. Getariako bizilaguna eta Donostian bizi zen Catalina Eyçaga doña María de 

Valençeguiren ordezkari gisa izendatzen da (lehengusinak ziren), eta hark Katalina de 

Arriolari, “donzella” gisa agertzen den gazteari, jatorrizko zordunen alaba zenari, helarazi 

zion Francisco de Arriola eta Ynesa de Sarobek Valençeguiri zor zioten kopurua. 

Ondorioz eta praktikan zor hori ez zen kobratu, baizik eta gaztearen aldeko dohain 

bihurtuz desagertu egin zen. 7.irudian ikus daitezkeen ekintza ekonomikoaren 

mugimenduak osotasunean aztertuz, azpimarragarria da agiri honek ez duela soilik kontu 

ekonomiko bat jasotzen; laguntza eta babes-ekintza bat da, zor bat barkatzen baita eta 

gazte bati baliabideak aitortzen baitzaizkio. 

 

7. Irudia. Zorraren mugimenduak. Autoreak egina. 

Testuak argi erakusten du emakumeek ere parte hartu zutela garai hartako ekonomia 

eta lege munduan. Ohiko iruditeriak gizonezkoei egozten zien rol hori, baina hemen 

emakumeak agertzen dira hartzekodun, lagapena eta onuradun gisa, zorren kudeaketan 

eta idazkun juridiko konplexuetan erabateko presentziarekin. Horrek frogatzen du Aro 

Berriko Euskal Herriko gizartean ez zeudela guztiz bazterturik, eta esparru horietan 

 
19 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:262r-263v 



44 
 

ekiteko gaitasuna izan zezaketela, notarioaren eta monarkiaren lege babespean, betiere 

testuinguruaren arabera. 

Bestalde, ez da nolanahiko datua Katalina de Arriola neskame izatea. Bere egoera 

zibilaren adierazpen hori garrantzitsua da, gizarte hartan ezkondu gabeko emakumeak 

mendekotasun handiagoan baitzeuden, ez baitzuten senarraren babes juridikorik eta sarri 

ezta ondasun propio nahikorik ere. Hori dela eta, berari zuzenean zor baten eskubidea 

ematea bere ahalduntze pertsonal eta sozialaren adierazgarri da. Gainera, Maria de 

Valençeguik hartu zuen erabakia elkartasun femeninoaren adibide gisa uler daiteke: 

emakume batek beste emakume gazte baten alde egindako babes eta laguntza keinu argia. 

Aldi berean, familia sarearen garrantziaren berri ematen digu, Mari de Valencegui eta 

Catalina de Eycagaren arteko konfiantza harremana mahai gaineratzen baita, 

lehengusinak izanik. 

Harreman pertsonalen garrantziaren ildotik eta zorraren jatorria ulertzeko, bigarren 

dokumentu20 bat (1602ko urriaren 3koa) beharrezkoa da. Izan ere, testuak aipatzen dituen 

harreman ekonomiko eta pertsonalak azpimarragarriak dira. Zorraren lagapena ekintza 

ekonomiko zabalago baten barruan burutu zela adierazten du dokumentuak. Izan ere, 

Doña María de Balençeguik Catalina de Eyçagari zorra kobratzeko eskubidearekin batera 

hainbat eskubide ekonomiko eman zizkion. Zorraren jatorriaren ildotik, Martín de Arriola 

kapitainak zentsu bat ezarria zuen (interes finko baten truke emandako mailegu edo 

inbertsio mota) Joanes de Urreizti eta Domenja de Licarca senar-emazteen alde, 8.irudian 

azter daitekeen modura. Hau da, senar-emazteek dirua jaso zuten Arriolarengandik, eta 

urteko errenta edo interesa ordaintzeko konpromisoa hartu zuten. 

Urreizti eta haren emaztea hil zirenean, Ynesa de Sarobe eta Francisco de Arriola 

(seguruenik haien oinordeko edo ahaideak) geratu ziren zor horren ordainketa-

betebeharrean; hau da, zentsuaren errentak edo interesak ordaintzen jarraitu behar zuten. 

Arriola kapitaina hil ondoren, haren alargun María de Balençeguik eskuratu zuen zor hori 

kobratzeko eskubidea. Ostean, Catalina de Eyçagari egindako eskualdaketan, Mariak 

eskubide hori (baita bi oheak ere) Catalinari utzi zizkion, ordain gisa, kapitain Arriolak 

testamentuan agindutako legatuengatik eta Catalinak egindako zerbitzuengatik. 

 
20 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:191v-193v 



45 
 

 

8. Irudia. Zorraren jatorriaren inguruko eskema. Autoreak egina. 

Ondoren gertatu zena jada badakigu, zorra Ynesa Sarobe eta Francisco de Arriolaren 

alabak (Francisca de Arriolak) bereganatu zuen gurasoak hiltzerakoan, baina Catalina de 

Eycagak zorraren jabetza eman zion, zorra ezerezean geratuz. 

Beraz, zor hori lotura pertsonalen eta betebehar sozial-juridikoen nahasketa baten 

emaitza zen. Alde batetik, zentsu baten ordainketak eta finantza-betebeharrak, eta 

bestetik, leialtasun eta zerbitzu harremanengatik sortutako zor morala eta materiala. 

Horrek azaltzen du nola zor horrek dimentsio ekonomiko hutsetik harago joaten zen, 

familiako, auzoko eta sare sozial zabalago bateko konpromisoak islatuz. 

Bestalde, testu honek emakumea alargundu ostean gerta zitekeenaren berri ematen 

digu. Kasu honetan, izan ere, Maria de Valencegui alargun geratu ostean berriz ezkontzea 

“erabaki” zuen eta hartara behartua izan zen. Arrazoia zein izan zen ez dakigun arren, 

bigarren ezkontza hau gauzatu zela jakin badakigu. Testuak honela adierazten du : 

“(…) la señora doña maria de Valencegui (…) muger legitima del capital de arriola 

difunto y agora lo es del capitan pedro de yturrira (…)”. 

Bigarren ezkontzak direla eta. Gaztelan, XVII. mendearen hasieran, bigarren eta 

hirugarren ezkontzen kopurua oso handia zen, nahiz eta testuinguru gehienetan ezkontza 

horiek begi onez ikusiak ez izan (Nausia, 2006, 236). Bigarren ezkontza hauen arrazoiak 

ugariak izan zitezkeen, Pozuelo herriko ikerketak oinarri hartuz Barbazzak adierazten du 

bigarren ezkontzen kopuru handia XVI. mendearen amaierako epidemiek eragindako 

hilkortasun handiarekin lotuta dagoela. Gertaera horiek familia-buru askoren galera ekarri 

zutenez, bizirik atera zirenek etxeak berreraikitzen eta ekoizpen-unitateak berreskuratzen 



46 
 

saiatu ziren, ezkontide berrien bila. Badira, kontuan hartzeko beste arrazoiak ere. Tartean, 

faktore psikologikoa genuke, funtsezko osagaia baizen. Ildo horretatik, Isabel Testónek 

proposatzen du Aro Berriko gizartean heriotza erabat barneratua zegoen aldetik, ezkontza 

berriak hastea bizirauteko premia bihurtzen zela. Heriotzek sarritan gazteak ziren 

alargunak sortzen zituen; horregatik, senarra doluz betiko oroitzen zuen alargunaren 

irudia ez zen ohikoa (Nausia, 2006, 241-242). 

Nahiz eta alargun batekin ezkontzeak hainbat abantaila praktiko eta ekonomiko ekar 

zitzakeen, halako ezkontzek maiz komunitatearen begirada zorrotza eta kritika soziala 

pizten zituzten. Euskal Herrian Xaribari gisa izendatzen ziren ekintzak ditugu adibide 

gisa, ia XX.menderaino iraun zutenak. Frantzian charivari izena hartu zuten; Espainiako 

Monarkian, zintzarrotadak izeneko ekintzekin; Italian mattinata moduan; eta 

Ingalaterran, skimmington ride edo rough music izeneko ekintzekin. Praktika hauek 

landa- zein hiri-inguruneetan ohikoak ziren, eta tokiko gazte taldeek antolatzen zituzten, 

adineko pertsona batek gazte eta oraindik ezkongabe zen norbaitekin ezkontzen zenean 

desadostasuna adierazteko adibidez. Grieco historialariak charivariak ezkontzaren 

gaineko kontrol sozial, kolektibo, herrikoi eta erritualizatu baten moduan definitzen ditu. 

Garai hartako egileen ikuspegian, alarguntasuna emakumearentzat egoerarik 

arriskutsuenetako bat zen, haren gain kontrola izango zuen figura maskulino baten 

faltagatik. Horregatik, Europa osoan bezala, hemen ere tratadoreen eta legegileen artean 

bigarren ezkontzak behin eta berriz aipatutako eta bereziki zaindutako gaietako bat 

bihurtu ziren. Aldi berean, emakumearen zintzotasunaren defentsarekiko kezka sakona 

zegoen garaian. Kezka hau abiapuntu, hainbat eztabaida mahai gaineratu ziren alargunei 

bigarren ezkontzak burutzea komenigarria ote zen ala ez erabakitzeko. Izan ere, haien 

ondoan gizon bat egotea beharrezkoa zen euren ohorea eta kastitatea babesteko. 

Printzipioz, doktrina katolikoa oinarri, bigarren ezkontzak ugalketa zilegiz gauzatzeko 

bide bakarra izan zitekeen. Hala ere, aurreko ezkontzak helburu hori beteta, bigarren 

batasuna alferrikakotzat eta desegokitzat jotzen zen. Kasu horietan, alargunak 

bakardadean eta kastitatean iraun behar baitzuen (Nausia, 2006, 243-247). 

Dokumentura itzuliz, agiri hau ez da soilik finantza ekintza baten isla; garai hartako 

emakumeen jarduera eta agentzia ekonomikoa agerian uzten duen lekukotasun baliotsua 

da. Zor baten eskualdaketa honek erakusten du emakumeek ez zutela soilik etxeko 

esparruan jarduten, baizik eta merkataritzan, kreditutan eta lege munduan ere 



47 
 

protagonismoa har zezaketela. Genero ikuspegitik, testu honen garrantzia da emakumeek 

sortutako sareek eta ekintzek eragin zuzena zutela gizartearen eta ekonomiaren 

konfigurazioan, eta horrek irudi osoagoa eskaintzen digula XVII. mendeko emakumeen 

errealitateaz. 

Hala ere, interesgarria da ikustea nola doña María de Valençeguik, nahiz eta agiri 

honetan ekintza juridiko eta ekonomiko garrantzitsuak gauzatzeko gaitasuna erakutsi, 

bere burua etengabe aurkezten duen Martin de Arriolaren emazte legitimo gisa. Ezaugarri 

hau hirugarren dokumentu batean aurki daiteke21. Idatzietan argi uzten da bere estatus 

juridikoa senarraren figurari lotuta dagoela, eta horrek azaltzen du zergatik behar duen 

licencia marital edo senarraren baimenaren aintzatespena, haren jarduera legalak 

baliozkoak izan daitezen. Honela dio dokumentuan: 

“sepan los que esta carta vieren como yo doña Maria de Valencequi muger legitima 

del capitan Martin de Arriola (…) con licencia marital para hazer y otorgar esta carta 

(…)” 

 Hau da, emakumeak ageriko boterea eta ekimena erakusten badu ere, garai hartako 

ordenamendu juridikoak oraindik ere gizonezkoaren izenean eta babespean kokatzen du 

bere agentzia, emakumeen autonomia mugatua zela azpimarratuz. 

 

6.5.Maria Basurto 

Aurreko kasuetan aztertu moduan, eskuizkribu juridiko zaharrek, itxuraz hotz eta 

tekniko diruditen arren, garai bateko gizartearen egitura eta botere-harremanak agerian 

uzten dituzte. Dokumentu horietan ez dira soilik ondasun eta eskubideen inguruko 

gatazkak jasotzen, baizik eta familien barne-dinamikak, emakumeek gizartean, familian 

eta orokorrean eguneroko bizitzetan zuten lekua eta ohikotasunetik at gertatzen ziren 

jarduerak agerian geratzen dira. Aldi berean, emakume zehatzek eduki zituzten 

eskubideak edo lege mugatzaileak ere azter daitezke. Horregatik, auzi baten inguruko 

testu bat aztertzeak aukera paregabea eskaintzen du generoaren ikuspegitik begiratzeko 

eta ulertzeko nola uztartzen ziren legea eta patriarkatuaren muga praktikoak emakumeen 

bizitzan. 

 
21 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:263v-265r 



48 
 

Getariako biztanleek hainbat auzitan parte hartu zutela ukaezina da, testuinguru 

honetan Maria de Basurtoren izena dugu. Honela, alde batetik, Maria Basurtoren eta 

haren senarra Martin de Arangurenen; bestalde, Domingo de Yarza eta Elena de 

Aranguren senar-emazteen arteko auzia genuke22. Epaiketan Arangureneko etxea eta 

harekin loturik dauden ondasunak; hau da, lurrak, abereak eta errentak, noren jabetzekoak 

ziren eztabaidatzen da, eta ondorioz, haren erabilera noren eskuetan geratuko den. Maria 

Basurtok salatzen du Domingok eta Elenak ondasun horiek bidegabe atxiki eta baliatu 

dituztela, berari zegokion zatia kenduz. Azkenean, epaitegiak erabaki zuen, demandatuek 

Maria Basurtori eta bere senarrari zegokien zatia itzuli behar zizkietela, bai ondasunetan, 

bai fruitu eta errentetan.  

Kasu honek, Getariako Aro Berriko gizarteari buruzko informazio garrantzitsua 

eskaintzen digu. Alde batetik, benetan azpimarragarria da Mariaren figuraren garrantzia; 

izan ere, emakume hau subjektu aktibo gisa agertzen da uneoro. Kontuan hartu behar da 

auzia Maria Basurtoren ondorengotza-eskubideak medio hasten dela; ondorioz, esan eta 

froga daiteke emakume batzuek eduki zutela haien jabetza defendatzeko gaitasuna eta 

ahalmena, nahiz eta ezin den ukatu senarraren izena behin eta berriz agertzen dela 

dokumentuan, beti Mariaren ondoan eta ondorioz pisua edo boterea emango ziola Maria 

berari. Bestalde, Elena de Aranguren ere aipatu behar dugu auziaren parte gisa, betiere 

haren senarrarekin batera. Honek erakusten du emakumeak ondasun-jabe gisa ere 

aitortuak zirela, baina gehienetan "senarraren pertsona bateratu" gisa. Gainera, auzi 

honetan bi aldeak oinarrian emakumezkoak zirela azpimarratu behar da. Ildo beretik, 

emakumeen presentzia arlo juridikoan ere aipagarria da. Bi emakumeen izenak agertzen 

dira agirian, honek ondasunak transmititzeko prozesuetan emakumeek zuten garrantzia, 

nahiz eta mugatua izan, erakusten du. 

Azkenik, legitimitatearen berri ere ematen digu auzi honek, izan ere, epaiketa honek 

erakusten du emakumeen herentzia-eskubideak legeak babesten zituela, nahiz eta 

ondarearen kudeaketa gizonen esku egon. 

Lehen mailako testu honek oinarriak Getariako emakumeen bizitzetan garrantzia 

handia zuen elementu baten berri eman digu. Hitz gutxitan, emakumeek ondorengotza 

eskubideak defendatzeko zuten aukeraren izana mahai gainean jartzen du. Hala ere, ezin 

dugu ahaztu gizartea patriarkala zen aldetik, emakumeek ekintza eta kudeaketa-

 
22 Archivo de la Real Chancillería de Valladolid (ARCHV), REGISTRO DE EJECUTORIAS, Caja 2187, 58. 



49 
 

ahalmenak mugaturik egongo zirela. Kasu honetan senarren presentziaren bidez argudia 

daiteke emakume hauek jarduteko eremuaren muga. 

 

6.6.Ana Lopez de Segurola eta Ana de Zarautz 

Francisca de Lerchundiren kasuan zensoak aipatu diren moduan, Getariako beste 

hainbat emakumek ere burutu zituzten zensoak. Hau frogatzeko 1603ko irailaren 5ean 

egindako dokumentu bat genuke23. Kasu honetan, Ana Lopez de Segurola da gure 

protagonista. Getarian jaioa, Miguel Ochoa de Atriztainen alarguna zen dokumentua 

burutu zenerako eta Zarautzen bizi zen. Idatzi hau, Ana Lopezen eskutik burututako zenso 

baten salmenta eta fundazioa genuke, Andres de Lete zarauztarraren alde. Ana Segurolak 

argi adierazten du bere eta bere ondorengoen izenean jarduten duela, ondorengo 9.irudian 

ikus daitekeen modura: 

 

9. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-241v. 

“(…) yo Ana lopez  

de segurola viuda de miguel Ochoa de Atriztain difunto  

vezina de la villa de guetaria aunque moradora en esta  

de carauz conozco porla presente que por mi y en nombre  

de mis herederos y sucesores (…)”. 

 

Honek erakusten du familia-ondarearen administrazioan zuen ardura zuzena eta 

bere izenean zein seme-alaben izenean hitz egiteko legitimitatea. Gainera, 10.argazkian 

ikus daitekeen dokumentu zatian ageri den ondasun-zerrendak erakusten du zein anitzak 

ziren emakume honen jabetzak: 

 
23 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-241v 



50 
 

 

10. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Ondasunen zerrenda. AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-
241v. 

“…el suelo de la casa llamada atriztaineshea (…) y un monte robledal (…) y viñas (…) 

y sobre una casa que tengo larreval (…) con dos huertas (…)”. 

Ondorioz, emakumea hau ez zen ondasun xume batzuk soilik administratzen eta 

horien gainerako zensoak burutzen ari; baizik eta, etxe, lur eta mahasti ugari kudeatzeko 

ardura zuen beregain. 

Dokumentura itzulik, azpimarragarria da Ana Segurolak ondasun baliotsuak ipini 

zituela zenso baten errentaren berme gisa: etxe bat (Atriztainechea), mahastiak, harizti 

bat, eta baita hiri bazterrean zituen etxe eta bi baratze ere. Hori guztia 13 dukat eta erdi 

inguruko urteko errenta ziurtatzeko. Gainera, kontuan hartuz haren senarraren abizena 

“Atriztan” pentsa dezakegu izatez Atriztainechea etxea senarrarena izango zela, nahiz eta 

bere heriotzaren ostean gutxienez Anak administratu zuen. 

Aipagarria da emakume alargun bat izatea prozesu juridiko honen elementu 

garrantzitsu bat dela. Jada alarguna izanik, ekonomia eta ondasunen kudeaketan 

autonomia handiagoa duela agerikoa da. Honek agerian uzten du emakumeek, senarra hil 

ondoren, familia-ondarearen babesle eta administratzaile nagusi bihurtzen zirela. Genero-

ikuspegitik, kasu hau adibide garbia da emakumeek, bizitzako egoera jakin batzuetan 

(alarguntasuna), ekonomia-rol sendoa hartzen zutela erakusteko. 

Dokumentu honek erakusten du nola lotu zitezkeen ondasun higiezinak eta 

ondasun produktiboak (etxeak, mahastiak, baratzeak, basoak) merkatu finantzarioarekin, 

kasu honetan zenso baten bidez. Zenso hauek ekonomia lokala eta familiarra uztartzen 

zituzten; alde batetik, herritarrek mailegu edo kapital likidoa lortzen zuten, eta bestetik, 



51 
 

ondasunek epe luzeko errenta ziurtatzen zuten. Emakumeen bizitzari dagokionez, idatzi 

honek alarguntasunak zuen garrantziaren inguruan informazioa ematen digu, batez ere 

emakumeei autonomia emaile gisa. Kasu zehatz honetan, Ana Segurola da prozesu 

osoaren arduraduna, eta ez bakarrik bere izenean, baita semearen ondasunak zainduz ere. 

Garrantzi sozial eta ekonomikoari dagokionez, argi geratzen da Zarautz eta Getaria 

inguruko nekazaritza- eta herri-ekonomia lotuta zeudela zenso bidezko finantza-

mekanismoekin tartean. 

Ana Lopez de Segurolaren bigarren idatzi bat ere badago, bigarren hau 1604ko 

irailaren 2koa24 da. Kasu honetan, aurreko testutik urte betera, Ana ez dago aurreko 

testuinguru berdinean. Kasu honetan, 11 eta 12.argazkietan ikus daitekeen modura, 

gaixotasun luze bat jasan ostean bere testamentua egiteko gai ez zela ikusirik, botere bat 

eman zion doña Ana de Zarauzi (Arrazubiako etxeko anderea eta bere haurtzarotik 

laguna), haren testamentua bere izenean egiteko eta antolatzeko.  

 

11. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Gaixo dagoela adierazten da (1.zatia) AHPG-GPAH 

NOT 2/3028,A:225r-227r 

 

12. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Gaixo dagoela adierazten da (2.zatia) AHPG-GPAH 

NOT 2/3028,A:225r-227r 

“(…) digo por estar constituida  

en mucha hedad u miu flaca e indispuesta de 

 
24 AHPG-GPAH NOT 2/3028,A:225r-227r 



52 
 

mi persona respecto de la enfermedad del q 

he tenido y tengo de mas de un año (…) 

si bien en mi buen juizio y entendimiento 

natural que dios mi señor fue servido darme 

y pa hazer y ordenar mi testamento y ultima 

voluntad como lo desseo(…)” 

Dokumentuak argi erakusten du lagunarteko konfiantzan oinarritutako erabakia 

izan zela 13.argazkiak justifikatzen duen modura. Hau ez zen soilik familia harremanen 

bidezko edo autoritatean oinarritutako izendapena, baizik eta bizitza osoan zehar 

eraikitako harreman pertsonal eta afektiboan oinarritutako erabaki eta lotura izan zen. 

Honela dio Ana Lopezek testuan Ana Zarauzen inguruan: 

 

13. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Laguntasuna adierazten da.  AHPG-GPAH NOT 

2/3028,A:225r-227r 

“grande amiga mía desde su niñez” 

Genero-ikuspegitik, dokumentua oso esanguratsua da. Alde batetik, Ana Lopez de 

Segurola emakume alarguna zen, horrek bere ondasunen gaineko autonomia handiagoa 

ematen zion ezkondu baten aldean. Osasunak muga handiak ezarri zizkion unean, ez zuen 

gizon bat aukeratu ordezkari gisa, baizik eta beste emakume bat; hots, doña Ana de 

Zarauz. 

“(…)pa que ella (quuandole pareciere) pueda hazer y ordenar el dicho mi testamento 

(…) y otorgo todo mi poder tan cumplido y bastante como le tengo y de derecho (…) a 

la disha senora dona anna de zarauz para que pueda hazer e ordenar haga hordene por 

mi (…)” 

 

Lehen mailako iturri honetatik bi alderdi nagusi azpimarratu daitezke, elkarren artean 

estuki lotuak. Alde batetik, emakumeen arteko konfiantza eta laguntza-sarea 



53 
 

nabarmentzen da. Ana Lopezek berariaz azpimarratzen du haurtzarotik eratutako 

adiskidetasunak funtsezko zeregina izan zuela erabaki jakina hartzeko unean. Horrek 

mahai gainean jartze du harreman pertsonal eta emozionalek garrantzi handia zutela 

gizartean eta kasu zehatz honetan emakumeen arteko elkartasunaren eraikuntzan. 

Bestetik, emakumeen gaitasuna ondasun eta testamentu gaietan azpimarratzen da. 

Garai hartako ohiko praktiketan gizonek izan ohi zuten ordezkari edo administratzaile 

rola, baina kasu honetan salbuespena gertatzen da: emakume batek beste baten borondate 

juridikoa gauzatzeko ahalmena jasotzen du. Horrek erakusten du emakumeek ere, nahiz 

eta neurri mugatuan izan, botere juridikoaren esparruan parte hartzeko gaitasuna zutela, 

bereziki familia eta konfiantzazko sareetan oinarrituta. 

Azken batean, adibide honek agerian uzten du emakumeek ez zutela soilik pasiboki 

jarduten gizartearen egitura juridikoetan, baizik eta, egoera egokietan, subjektu aktibo 

gisa ere agertzen zirela, beren inguruko harreman-sareei esker. 

Testamentuaren garrantziaren berri ere ematen ditu testuak, argi dago tresna juridiko 

hau ezinbestekoa zela ondasunen banaketa eta betebeharren antolaketa egoki bermatzeko. 

Horregatik, testamentua egiteko ahalmena funtsezkoa zen bizitzaren amaiera hurbil 

zegoenean ere, eta ohikoa zen osasun egoera larrian egonda ere azken borondatea 

gauzatzeko beharrezko baliabideak bermatzea. Horrela, testamentua ez zen soilik 

dokumentu administratibo bat, baizik eta bizitzaren antolaketa sozial eta ekonomikoaren 

adierazle nagusietako bat. 

Horren harira, laguntasun eta konfiantza-sareen garrantzia ere nabarmena da. Kasu 

honetan, testamentugileak bere azken borondatea ez du familia biologikoaren esku uzten, 

baizik eta lagun zahar baten ardurapean jartzen du. Horrek erakusten du komunitate 

txikietan behintzat (hala nola Getarian) konfiantza eta elkartasuna ez zirela soilik 

odolezko loturetan oinarritzen, baizik eta eguneroko bizikidetzan eta elkar ezagutzan 

sortutako harremanetan. Ondorioz, dokumentua ez da pertsona bakar baten erabaki 

isolatua, baizik eta garai hartako gizartearen funtzionamenduaren eta balioen isla zuzena 

da: herentziak eta ondasunen antolaketa familiaren eta komunitatearen egonkortasunaren 

zutabeak ziren. 

Azkenik, dokumentuak emakumeen rola agerian uzten du ondarearen transmisioan 

eta kudeaketan. Emakumeak ez ziren soilik ondasunen jabe pasiboak, baizik eta, hainbat 

kasutan, mandatari eta erabaki-hartzaile aktibo gisa ere agertzen ziren. Horrela, 



54 
 

testamentuak erakusten du emakumeek bazutela tokia botere juridikoaren eta 

ekonomikoaren esparruan, bereziki konfiantzan eta harreman-sare sendoetan oinarrituta. 

 

6.7.Emakumeak zensoak fundatzen 

Lehenengo kasua 

1595eko abenduaren 3an25, Zarautz eta Getariako bizilagun zen Maria Beltran de 

Goiabidek salmenta eta errenta-zentsu baten fundazioa egin zuen Marina de Aranguren 

alargunaren alde. Akordioaren arabera, Mariak Aguirrek, Askizuko lursailetan kokaturik 

zeuden etxearen erdiaren gaineko eta bere ondasun batzuen gaineko zentsua ezarri zuen. 

Tratu honetako partaideek idatziz utzi zuten ordainketaren inguruko informazioa. Honela, 

badakigu, trukean, Marinak 67 erreal ordaindu zizkiola eta hortik aurrera urteko bost 

erreal eta erdi emango zizkiola zentsu-errenta moduan. 

Dokumentu honek bi emakumeren parte-hartze zuzena erakusten du. Alde batetik, 

Maria Beltran de Goiabide, ondasunen jabe eta zentsu-emailea; bestalde, Marina de 

Aranguren, zentsuaren erosle eta hartzailea. Garai hartan, emakumeak bazterturik egon 

zitezkeen ondasun- eta kontratu-kudeaketatik, baina kasu honetan emakumeek eurek 

sinatu eta hitzartu zuten akordioa, gizon baten babes juridiko espliziturik gabe, nahiz eta 

prozesua notario baten aurrean gauzatu. Gainera kontuan hartu behar da berriz ere 

alarguntasunak eskaintzen zuen testuinguru berezia, kasu honetan Marina behintzat 

alargun gisa ageri baita. Izan ere, aurretik adierazi bezala izan zitekeen alarguntasunera 

iristean emakumeek askatasun handiagoa eskuratzea, bai ekonomikoan parte hartzeko bai 

etxeko ondasunen gaineko erabakiak hartzeko ere. Halaber, emakumeak ez ziren soilik 

oinordeko pasiboak; kontratu ekonomikoetan subjektu aktibo gisa ere agertzen ziren. 

Ondorengo lerroetan irakurgai dagoen testu zatiak garrantzi berezia du, izan ere, 

pasarte honek argi erakusten du Maria Beltran de Goiabidek, emakume jabe gisa, 

kontratuan berak zuzenean aitortzen duela ordainketa jaso duela eta horren “carta de 

pago” edo ordain-agiria ematen duela. Ekintza ez da burutzen gizon baten 

bitartekaritzaren bidez; bera da subjektu juridiko eta ekonomikoa. Honela, ondoriozta 

daiteke, emakumeak batez ere alargunak edo ondasunen titularrak, kontratuetan agentzia 

eta ahotsa zutela. Gainera, 14.irudian ikus daitekeen aipua bera oso esanguratsua da, 

 
25 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:387v-389v 



55 
 

dokumentuan emakume baten ahots propioa gordetzen duelako: berak aitortzen du, berak 

jasotzen du eta berak ematen du ordain-agiria. 

 

14. Irudia. Lehen mailako dokumentua. AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:387v-389v. 

“(…)yo 

la dicha maria veltran (e habiendolos rezibido 

a mi poder) digo que la carta de pago e fin y 

quito de los dichos sesenta y siete reales a vos 

la dicha marina de aranguren (…)” 

 

Lehen mailako testu honen garrantziaren inguruan hainbat ezaugarri hartu behar 

dira kontuan. Alde batetik, zentsuaren dokumentuak hainbat alderdi esanguratsu agerian 

uzten ditu, garai hartako jardun ekonomiko eta sozialaren ispilu gisa. Lehenik eta behin, 

zentsuak XVI. mendeko Euskal Herrian finantza-tresna ohikoak zirela erakusten du. 

Horrelako operazioen bidez, baliabide ekonomikoak bermatzen eta errenta egonkorrak 

sortzen ziren, gizartearen eguneroko jardun ekonomikoaren parte natural bihurtuta. 

Bestalde, ondasun higiezinen erabilera nabarmentzen da, etxeak eta lurrak 

ziurtasun juridiko eta ekonomikoaren oinarri bihurtuz. Ondare horiek ez ziren soilik 

ondasun materialak, baizik eta familiaren egonkortasunaren eta jarraipenaren berme 

ziren, belaunaldiz belaunaldi transmititzen zirenak. 

Horrez gain, emakumeen parte-hartzea azpimarratzekoa da, bereziki alargunen 

kasuan. Marina bezalako emakumeek rola aktiboa izan zuten beren etxe eta ondarearen 

kudeaketan, eta horrek erakusten du emakumeak ez zirela soilik zaintza edo etxeko 

esparrura mugatzen, baizik eta ekonomia-lanetan ere gaitasun eta erantzukizun maila 

handia izan zezaketela. 

Azkenik, zentsuaren formalizazioa komunitate-testuinguruan ulertu behar da. 

Halako kontratuak ez ziren ekintza pribatu hutsak, baizik eta tokiko eskribauen eta 



56 
 

herriaren jurisdikzioaren bidez gauzatzen ziren, zilegitasuna eta gardentasuna bermatuz. 

Horrela, zentsuak ez du soilik jarduera ekonomiko baten berri ematen, baizik eta 

komunitatearen antolamendu juridiko eta sozialaren funtsezko elementu bat irudikatzen 

du. 

Ondorioz, dokumentu hau bereziki adierazgarria da generoaren eta ekonomia 

komunitarioaren ikuspegitik, garai hartako gizartearen egitura ekonomiko eta sozialaren 

hainbat alderdi argitzen baititu. Alde batetik, emakumeen presentzia eta ekintza juridikoa 

ikusgarri egiten ditu, erakutsiz nola emakumeek —eta bereziki alargunek— autonomia 

handiagoa zuten ondasun-transakzioetan parte hartzeko. Alarguntasunak, askotan, 

askatasun juridiko eta ekonomiko zabalagoa ematen zien, eta horri esker protagonismoa 

hartu zezaketen ondasunen kudeaketan, kontratuetan edo zentsuen formalizazioan. 

Bestetik, dokumentuak ekonomia tradizionalaren funtzionamendua azaltzen du, 

erakutsiz nola lur eta etxe bezalako ondasun higiezinak finantza tresna bihurtzen ziren. 

Zentsuen bidez, errenta egonkorrak sortzen ziren eta, aldi berean, familiaren ondarea 

babestu eta belaunaldiz belaunaldi transmititzen zen. Horrek gizartearen egonkortasuna 

eta komunitatearen kohesioa bermatzen zituen, ondasunaren erabilera ekonomiko eta 

soziala uztartuz. 

Azken finean, kasu honek agerian uzten du emakumeak ere subjektu aktiboak izan 

zirela tokiko eta familia mailako ekonomia antolatzen eta sostengatzen. Haien jarduerak 

ez ziren salbuespen hutsak, baizik eta komunitatearen eguneroko funtzionamenduaren 

parte integrala, eta horrek beste ikuspegi bat eskaintzen du garai hartako emakumeen rola 

eta boterea ulertzeko. 

 

Bigarren kasua 

Emakumeak zensoak fundatzen ere beste kasu batzuetan egon dira Getarian. 

Bigarren dokumentu batean26, 1595eko maiatzaren 1ean egindako agirian zentsuaren 

salmenta eta fundazioa jasotzen da. Marianton de Çulaicak, Getariakoa zena eta alarguna 

une horretan, eta bere fidatzaileek (Martin de Agote Urezperoeta, Joanes de Urrutia eta 

haren emaztea Maria de Arbeztain, Aiako bizilagunak), akordio ekonomiko bat sinatu eta 

hitzartu zuten Mathias de Echebeste zarauztarrarekin XVI.mendearen amaieran eta 

 
26 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:123v-125v 



57 
 

XVII.mendearen hasieran. Itun horren bidez, zentsu bat ezarri zuten bi ondasunen 

gainean; batetik, Getariako Veaga de Medio izeneko etxea eta bere eranskinak; bestetik, 

Aiako Arbeztain de Yuso etxea eta hari lotutako ondarea. 

Akordioaren arabera, urteko hiru dukat eta erdi ordaintzea adostu zen, aurrez 

jasotako diru-kopuru baten trukean. Hitzarmena notario publikoaren aurrean formalizatu 

zen, kontratuaren balio juridikoa eta gardentasuna bermatzeko. 

Dokumentu honek garai hartako jardun ekonomikoaren eta gizarte-harremanen 

isla argia eskaintzen du: alde batetik, ondasun higiezinak finantza-tresna gisa erabiltzen 

zirela erakusten du; eta bestetik, emakume batek (kasu honetan ere alargun batek) zeresan 

zuzena zuela erabaki ekonomiko garrantzitsuetan, bere inguruko lagun eta konfiantza-

sarearen babesarekin. Hots, dokumentu honek aurreko dokumentua oinarri burututako 

baieztapenekin bat egingo luke. 

Marianton de Çulaica alargun gisa ageri da dokumentuan, eta kontratuaren 

subjektu aktibo nagusietakoa da: bere izenean zentsua saldu eta sortzeko ahalmena du. 

Hala ere, aurreko kasuaren kontrara, haren autonomia ez da guztiz independentea, izan 

ere, fidatzaile gizonezkoen eta emakumezko baten (fidatzaile baten emaztea)—Martin de 

Agote, Joanes de Urrutia eta Maria de Arbeztain— babesa behar izan zuen. Egoera horrek 

argi uzten du garai hartan emakumeek, batez ere alargunek, parte har zezaketela 

ondarearen kudeaketan eta erabaki ekonomiko garrantzitsuetan, baina askotan 

beharrezkoa zela gizonezkoen berme edo babes juridikoa kontratua indarrean sartzeko. 

Testuak berak honela dio: 

“(…)como fiadores e primaportes pagadores de ala dicha Marianton e obligo 

María e hazer e otorgar esta presente carta y la jurar públicamente (…)” 

Testu honek erakusten du, Mariantonen izena lehen lerroan agertzen bada ere, haren 

jarduera juridikoa fidatzaileen sare batek sendotzen zuela eta horren bidez lortzen zela 

kontratuaren zilegitasuna. 

Agiri hau baliotsua da hainbat arrazoirengatik. Batetik, zentsuak funtsezko tresna 

ekonomikoa zirela erakusten du, ondasunak hipotekatuz diru-sarrerak bermatzeko eta 

kapitalaren zirkulazioa errazteko. Bestetik, familia- eta auzotasun-sareen garrantzia 

azpimarratzen du: akordioak ez dira banakako ekintzak, baizik eta komunitate oso baten 

partaidetza islatzen dute. Gainera, etxe-solarrek —Veaga, Arbeztain eta antzekoek— 



58 
 

ondarearen, estatusaren eta identitatearen ardatz nagusi izaten jarraitzen zutela agerian 

uzten du. Azkenik, notarioen esku-hartzeak kontratuaren balio juridikoa, zilegitasuna eta 

publizitatea bermatzen zituen, tokiko administrazioaren eta justiziaren egitura finkatuz. 

XVI.mende amaiera eta XVII.mende hasierako kontratu honek erakusten du zentsua 

kapitalaren zirkulazioan eta ekonomia lokalaren egonkortasunean oinarrizko 

mekanismoa zela. Aldi berean, etxe-solarrek funtzio ekonomiko ez ezik, sozial eta 

sinboliko nagusia ere bazuten, familiaren jarraipena eta komunitatearen kohesioa 

bermatuz. 

Generoaren ikuspegitik, Marianton de Çulaicaren kasuak adierazten du emakume 

alargunek gaitasun juridikoa izan zezaketela ekintza ekonomikoak egiteko, baina, halere, 

fidatzaile gizonen beharra oraindik ere ezinbestekoa zela. Hori gorabehera, emakumeak 

ez ziren ikusezinak: dokumentuak bera izendatzen du subjektu aktibo gisa, haren 

erantzukizuna eta agentzia juridikoa esplizituki jasoz. 

Ondorioz, agiri honetan uztartzen dira, batetik, garai hartako finantza-praktika eta 

ondasunen balio sinbolikoa, eta bestetik, emakumeen parte-hartze mugatua baina erreal 

eta esanguratsua ekonomia eta ondarearen kudeaketan. 

6.8.Tutoretzaren garrantzia 

1595eko urriaren 25ean egindako agiri batean27, Pedro de Elcanok, Getariako 

Gaxoritegi baserriko bizilagunak, bere bi mahasti eta sagasti baten gainean ezarritako 

hipoteka berezi bat azter daiteke; hau da, jabetza horiek berme gisa jarri zituen. Ekintza 

honen helburua Catalina de Eznal alargunak, Joanes de Apateguiren emazte ohiak, bere 

seme-alaben tutoretza behar bezala gauzatuko zuela ziurtatzea zen. Seme-alaba horiek 

Joanes, Gregorio, Simon eta Ana ziren, oraindik adingabeak. Lazaro de Elcano, Zarauzko 

bizilaguna, fiadore gisa agertzen da akordioan. Agiriak argi uzten du Catalina arduratuko 

dela bai seme-alaben heziketaz bai haien ondasunen kudeaketaz. Aldi berean, jabetzen 

inbentarioa egiteko betebeharra zuen baita ondasunak ongi administratu ere. 

Dokumentu honek ederki erakusten du nolakoa zen emakumeen egoera legearen 

aurrean Aro Berrian. Catalina de Eznal bere seme-alaben tutore eta familiako ondasunen 

administratzaile gisa aitortzen duten arren, baldintza argiak bete behar izan ziren. Alde 

batetik, bere atzean bi gizonezko zeuden, akordioari indar gehiago eta segurtasun gehiago 

emateko. Esan moduan, Pedro de Elcanok beren hainbat ondasunak berme gisa jarri behar 

 
27 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:353r-354r 



59 
 

izan zituen eta Lazaro de Elcanok fidatzaile gisa jardun zuen.. Horrek agerian uzten du 

emakumeei ez zitzaiela konfiantza osoa ematen ondasunen kudeaketan edo seme-alaben 

zaintza eta arduran, nahiz eta alargun eta ama bezala seme-alaben babesle legitimoak 

izan. Beraz, emakumeek aukera zuten botere eta ardura postuetan aritzeko, baina kasu 

honetan gizonenganako mendekotasun egituratu baten bidez eta gizonezkoen 

beharrezkotasuna medio.  

Bestalde, agiriak argi erakusten du zein mekanismo erabiltzen ziren Gipuzkoan 

XVI. mendearen amaieran eta XVII.mendearen hasieran haurren eta familien ondareak 

babesteko. Hipoteka, fidantza eta tutoretza bezalako tresnak ez ziren soilik merkataritza 

edo negozioetarako erabiltzen; aldiz, eguneroko familia-bizitzaren parte ziren. Horrela, 

azpimarratu daiteke baserritarren eta herritarren artean (eta ez soilik eliteko partaideen 

artean) legezko tresnak baliatzen zirela ondasunak bermatzeko, familiaren jarraipena eta 

seme-alaben etorkizuna zainduz. 

Laburbilduz, testuak argi uzten du Aro Berrian familiaren eta ondasunen 

kudeaketa emakumeen esku gera zitekeela, baina batzuetan behintzat kontrol sistema 

zorrotzen bidez. Catalina de Eznalek bere seme-alaben tutoretza eskuratu zuen, baina bere 

jarduna gizonen bidez bermatua egon behar izan zen.  

 

6.9.Dohaintzak 

1595ean28, Antonio de Sevilla eta Maria Saustin de Çearra, Getariako senar-

emazteak, hilobi baten erdia dohaintzan eman zioten doña Maria Lopez de Ynurriçari. 

Sepultura hau Getariako San Salvador parrokiako elizan zegoen (ikusi 15.irudia). Elizan 

hilobia izatea ez zen soilik auzi erlijiosoa, aldiz, estatus soziala eta komunitatean 

presentzia sinbolikoa adierazten zuen elementu bat zela kontuan hartu beharrekoa da. 

 

15. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren izenburua. AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r. 

 
28 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r 

 



60 
 

“Donacion que Antonio de Sevilla y su muger hazen a doña 

maria lopez de ynurrica de media sepultura” 

16 eta 17.irudietako transkripzioan ageri da emakumeak kontratuan parte hartu 

ahal izateko senarraren baimena behar izan zuela: 

 

16. Irudia. Lehen mailako dokumentua (1.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r. 

 

17. Irudia. Lehen mailako dokumentua (2.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r. 

“(…) Antonio de Sevilla y Maria Saustin de Cearra 

legitima muger vezinos de esta de guetaria 

y la dicha Maria Saustin (para hazer y otorgar (…) 

contenido esta escriptura y jurarlo dice pido 

e pidio licencia marital aldicho antonio su marido 

y el dicho (…) dio y concedió para el 

efecto tan cumplido y bastante como la tenía y (…) 

se requiere para valer (…)”. 

Testu hau esanguratsua da, emakumeen autonomia juridiko mugatuaren inguruan 

jarduten baitu. Izan ere, nahiz eta aipatzen den emakumeak jabetzen gaineko eskubideak 

eta titulartasuna eduki ezin zuen bere kabuz soilik jardun.  



61 
 

Bigarrenik datu garrantzitsua da dohaintza jasotzen duenaren inguruko 

informazioa. Izan ere, dohaintza jaso zuen pertsona emakume bat izan zen, doña Maria 

López de Ynurriça. Datu honek garrantzi berezia du, emakumeak ez baitziren eragiketa 

mota hauetan soilik subjektu pasiboak, baizik eta onuradun aktiboak ere izan zitezkeen, 

ondasunak eta eskubideak eskuratzeko gaitasunarekin. Halaber, dokumentuan jasota 

dago eskualdaketaren balioa, Maria Lopez de Ynurriñak bost dukat ordaindu baitzituen 

sepultura erdiaren jabetza eskuratzeko. Ordainketa horrek erakusten du ekonomia eta 

erlijioa elkarlotuta zeudela, materialtasunak eta espiritualtasunak elkar osatzen zutela 

garaiko pentsamenduan. 

Aldi berean, hilobiaren zati bat emakume bati transmititu izanak erakusten du 

emakumeak ere memoria kolektiboaren eta hilezkortasun sozialaren parte zirela. Izan ere, 

Elizan lurperatua izatea garaiko gizartean estatusaren eta prestigioaren adierazle zen, eta 

ez zegoen edonoren eskura. Hilobi erdia edukitzeak familia baten garrantzia eta 

komunitatean zuen errotzea erakusten zituen, ondasun materialetatik harago doan 

dimentsio sinbolikoa iradokiz. Eliza bera ez zen soilik kultuaren lekua, bertan islatzen 

baitziren familiaren maila soziala eta komunitatearen barne-hierarkia. Horregatik, 

dohaintza mota honek garrantzi sozial eta sinboliko handia hartzen zuen, gizartearen 

egituraren eta balioen isla bihurtuta. Ondorioz, argudia daiteke, emakumeek ere lekua 

zutela ondarearen eta oroimenaren transmisioan, gizartearen egituran eta sinbolismoan 

beren presentzia aktiboa utziz. Emakumeek, nahiz eta garaiko murrizketa juridikoen 

menpe egon, hala nola lizentzia maritalaren beharraren, jabetza eta eskubide erlijioso-

sozialetan parte hartzeko gaitasuna zutela egiaztatzen da.  

Dokumentu honek, azken batean, generoaren araberako mugak eta aukerak nola 

uztartzen ziren helarazten du. Bestetik, Euskal Herriko komunitateetan XVI. mendearen 

amaieran, emakumeen presentzia sozial eta erlijiosoaren konplexutasuna agerian geratzen 

da. 

 

6.10. Dotea 

Lehenengo kasua 

1578ko apirilaren 6an, Zumaiako eta Getariako jurisdikzioko Santiago Arenaleko 

ermitan egindako agiri batek29 gatazka ekonomiko baten konponketa jasotzen du. Batetik, 

 
29 AHPG-GPAH 2/3305,A:13r-14r 



62 
 

Gracia de Narbazta genuke, Getariako bizilaguna, alarguna eta Catalina de Arlaureta 

defuntuaren jaraunslea eta ama. Bestetik, Graciaren suhiari, Martin de Mendía legoke 

ekintza ekonomiko honen partaide gisa. Gatazka ekonomikoaren jatorria Catalina de 

Arlaureta seme-alabarik eduki gabe hiltzean legoke. Catalina duela bi urte ezkondu zen 

Mendíarekin, Askizuko Cearrechea Behekoa etxean ezarriz. Ezkontza motza izan zen, 

Catalina testua idatzi baino lau hilabete lehenago hil baitzen, adierazi moduan, 

ondorengorik utzi gabe. Testuak aipatzen digun ekintza ekonomikoan, Graciak Mendíari 

itzuli behar izan zion bere alabak ezkontzarako eramandako dotea. Dotea, azken finean, 

eta Alfontso X.a-ren Zazpi Partidak laneko laugarren Partidako 11. tituluko 1. legearen 

arabera, emakumeak ezkontza dela eta senarrari ematen dion ondasun multzo gisa 

definitzen da. Dohaintza modura ulertzen da, ezkontza-lotura ekonomikoki sostengatu eta 

sendotzeko asmoz emana (Intxausti, 2019, 72). 

Testuak agerian uzten du emakumeek ezkontza-itunetan zuten protagonismoa. 

Dotea ez zen soilik ondasun ekonomiko bat: emakumearen familiaren eta bikotearen 

artean lotura juridiko eta soziala bermatzen zuen. Kasu honetan, amak, alarguna izanik, 

Gracia de Narbaztak, dotea itzultzeko ardura osoa hartu zuena zen, bere gaitasun juridikoa 

erabiliz. Testu honek, aurreko askok bezala, mahai gaineratzen du emakumeek —batez 

ere alargunek— nolabaiteko autonomia eta boterea izan zezaketen ondasunen 

kudeaketan. Aldi berean, testuak azaltzen du ondorengorik gabe ezkontza bat desegiteak 

izan zezakeen ondorio ekonomikoa: seme-alaba ezean, dotea itzultzeko aukera zegoen 

eta horrek agerian uzten du garai hartako gizartean ugalkortasunak eta etxearen 

jarraipenak zuten garrantzi nagusia. 

Hona hemen, 18.irudian, testu originala: 

 

18. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH 2/3305,A:13r-14r. 

“(…)fue disuelto el dicho matrimonio y casamiento por 



63 
 

fin y muerte de la dicha catalina de Arlauretaren fallecio sin dejar 

hijos (…)  

sesenta ducados y todas las demas cosas que llevo en dote a la dicha casa, y ansi 

mismo la dicha gracia denanbasta como (…)  

la dicha su hija la seas la mitad de las ganancias que durante 

el dicho matrimonio (…) ubo y adquirieron(…) ” 

Generoari loturiko irakurketaz harago, agiri honek balio historiko handia du. Alde 

batetik, argi erakusten du XVI. mendeko Euskal Herriko zuzenbide zibil eta ohiturazko 

sistemek nola funtzionatzen zuten. Bestetik, dokumentuak etxeen eta ondasun higiezinen 

—mahastiak, baserriak, sagastiak, etxeak— inguruko lotura ekonomiko eta soziala 

agerian uzten du. Azkenik, sinadura tokiak —ermita batek— eremu juridikoaz gain, 

gizartearen dimentsio komunitario eta erlijiosoa ere azpimarratzen du. Agiri hau adibide 

argia da emakumeek, garai hartako mugen barruan ere, ondarearen transmisioan eta 

familia gatazken konponketan izan zezaketen protagonismoaz. Gracia de Narbazta ez da 

pasiboa: bere alabaren ordezkari gisa ageri da, ondasunen kudeatzaile eta bitartekari gisa.  

 

Bigarren kasua 

 Dotearen inguruko artxiboak ugariak dira. Bigarren hau, 1602koa da30. Kasu 

honetan, Getarian burututako, zor agiri, obligazio eta fidantza dokumentu bat da. Alde 

batetik, Catalina de Sagastizabal eta Juan Lopez de Zarauz senar-emazteak genituzke; 

bestetik, lehenaren aita, Francisco de Sagastizabal, Bruselan bizi zena. Helburua 

Catalinak ezkontzan ekarritako dotea eta arreoak bermatzea, eta ezkontzak ondorengorik 

gabe hautsiz gero, ondasun horiek (eta elkarrekin eskuratutako ondasunak) itzultzea zen. 

Juridikoki, dokumentuan hainbat pertsona ageri dira, bakoitzak bere zeregina eta 

autoritatea argi adierazita. Domingo de Elizaldek, erregearen morroia eta Tolosako 

bizilaguna, Franciscoren ordezkari gisa jarduten du, haren interesak defendatuz eta 

akordioa gauzatzeko beharrezko boterea bere gain hartuz. Martin de Armendia, 

lizentziatua eta prokuradore gisa aritua, ekintzaren kudeaketa juridikoaren arduraduna da, 

eta bere figura funtsezkoa da prozeduraren zilegitasuna eta formaltasuna bermatzeko. 

 
30 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:29v-37r 



64 
 

Azkenik, Martin de Elcano, erregearen idazkaria, fede-emaile gisa azaltzen da, eta haren 

sinadurak dokumentuaren izaera ofiziala eta juridiko-balioa sendotzen ditu.  

Hiru pertsona horien presentziak notariotza-prozesuen seriotasuna eta 

administrazioaren egitura hierarkikoaren berri ematen du, baita garai hartako kontratuen 

fidagarritasuna bermatzeko behar zen formalismo juridikoa ere. Aipagarria da hiru gizon 

direla, hortaz, dokumentuaren protagonista garrantzitsuak.  

Dokumentu honek Catalina de Sagastizabal babestea du helburu, ezkontzak huts 

egitekotan edo ondorengorik gabe geratu ezkero, bere dotea berreskuratzeko eskubidea 

bermatuz. Aldi berean, agirian agerian geratzen dira Gipuzkoako familien harreman 

zabalak eta izaera internazionala, izan ere, Franciscok Bruselan zuen bizilekua eta 

Monarkia hispaniarraren orbitan kokatzen du familia osoa. 

Generoaren ikuspegitik, dokumentuak garai hartako mendekotasun juridikoaren 

logika erakusten du. Catalina ezin zen bere kabuz sinatzaile izan, senarraren baimena 

behar zuelako; horrek argi uzten du emakume ezkongabeek ez zutela autonomia 

juridikorik. Hala ere, dotea emakumearen eskubide propio gisa ulertzen zen, eta legeak 

berariaz bermatzen zuen ezkontza apurtuz gero dote hori berreskuratzeko eskubidea 

zuela. Agiriak Gipuzkoako garai hartako gizartearen eta zuzenbidearen funtzionamendua 

ere islatzen du. Ezkontza-kontratua tresna juridiko eta ekonomiko funtsezkoa zen, 

familiek ondasunak eta boterea orekatzen zituzten bitartean. Era berean, Martin de 

Armendia prokuradorearen presentziak notariotza eta konfiantza sareen garrantzia 

azpimarratzen du, kontratuaren zilegitasuna eta segurtasun ekonomikoa bermatzeko. 

Dotea babesteak, azken finean, emakumearen eta haren familiaren interesak sendotzen 

zituen eta ondarearen jarraipena ziurtatzen zuen. 

Ondorio gisa, dokumentuak erakusten du ezkontza ez zela soilik lotura afektiboa, 

baizik eta aliantza juridiko eta ekonomiko konplexua. Generoaren ikuspegitik, emakumea 

mendekoa zen legalki, baina bere ondasunak legez babestuak zeuden eta bere figura ez 

zen ezkutuan geratzen. Azken batean, dokumentu honek generoaren, ekonomiaren eta 

zuzenbidearen arteko uztarketa bikaina eskaintzen du, non emakumea menpekoa izan 

arren, ikusgai eta babestua agertzen den testuinguru juridiko eta sozial konplexu batean. 

 



65 
 

6.11. Herentzia eta irabazpideko ondasunak 

1603ko otsailaren 14an Zarautzen egindako kontratu eta adostasun 31hau don Julian 

de Honsayn (Zarautzeko benefiziatua) eta Beltran de Unçeta Vassurto (Getariako 

idazkaria eta Maria Lopez de Ynurriçaren alarguna32) artean sinatu zen. 

Helburua hildako emaztearen ondasun eta dote kontuak ixtea zen, baita haren azken 

borondatea betetzea ere. 

“Transaccion entre don julian de onsayn alcacea de dola maria lopez de ynurrira 

y bertran de ureta su marido (…) don julian de honsain beneficiado (…) 

della como albacea y ecentor del testamento 

de doña maria lopez de ynurrita difunta muger 

legitima fue de beltram de unceta vassurto (…)” 

 

 Aldi berean, Maria Lopezen heriotza dataren berri ematen digu eta garai hartan 

are garrantzitsuagoa izan zitekeena; hau da, Maria seme-alabarik eduki gabe hil zela 

adierazten du testuak, 1599an. Azpimarratutakoa ondorengo 19 eta 20.irudietan ikus 

daiteke. 

“(…) y la dicha doña maria lopez de 

 ynurrita hera fallecida de esta presente vida el año pasado  

(…)sin haver dejado ny tenido  

del dicho beltran su marido hijo ni hija alguno y se  

havia disuelto el dicho matrimonio sin ellos.” 

 
31 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:18r-22r 
32 Senar-emazte honen kasua hilobiaren donazioaren kasuan ere aztertu da. 



66 
 

 

19. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia (1.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:18r-22r 

 

20. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia (2.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:18r-22r 

Dokumentu hau Euskal Herriko Aro Berriko ezkontza-zirkuitu juridiko eta 

sozialaren parte da, eta garai hartako familia- eta ondare-harremanak ulertzeko 

lekukotasun bikaina eskaintzen du. Ezkontza-kontratuaren bidez eta dotearen bitartez, 

emazteak bere ekarpen ekonomikoa egiten zuen eta hura legearen babespean zegoen. 

Horri esker, emakumeen ekarpen ekonomikoa ez zen galtzen ezkontza amaitzean, baizik 

eta berreskuratzeko eta babesteko mekanismo juridiko zehatzak existitzen ziren. 

Generoaren ikuspegitik, Maria López de Ynurriça ez da senarraren osagarri pasibo 

gisa ageri, baizik eta subjektu ekonomiko aktibo moduan. Bere ondasunen artean, diru 

kopuruak eta altzari pertsonalak aipatzen dira: (…) tres ducados en dineros e quatro 

camas mebas en plidas (…)”. Horrek erakusten du bere ekarpena dokumentatua eta 

aitortua zegoela. Testamentuak eta albazeen jarduerak bermatzen zuten emakumearen 

ondasunek ez zutela desagertzen ezkontza amaitzean, baizik eta berari edo bere familiari 

itzultzen zitzaizkiola. Senarrak, Beltran de Unçetak, albazearekin negoziatu behar izateak 

argi uzten du ez zuela ondasunen gaineko jabetza osoa, baizik eta administrazio rola 

bakarrik. Seme-alabarik ezean, Maria Lopezen ondarearen zati bat bere jatorrizko leinura 

itzuli zen, emakumeen ondasunak familia-lerroan mantentzeko ohiko praktikari jarraiki. 

Dokumentu honek balio sozial handia du, izan ere, XVI. eta XVII. mendeetako 

euskal gizartearen funtzionamendua islatzen du. Emazteek, nahiz eta ezkontzaren barruan 

egon, izaera juridiko propioa zuten eta notariotzaren bidez beren ondasunen gaineko 

boterea mantentzen zuten. Zarautz eta Getariaren arteko lotura ekonomiko eta juridikoak 



67 
 

ere agerian geratzen dira, bi herri horietako idazkari eta notarioen lana funtsezkoa izan 

baitzen emakumeen eskubideak bermatzeko. 

6.12. Familia arteko liskarrak 

Familiak sentimendu kohesionatzailea sortzen zuela ukaezina da. Hala ere, 

idealizaziotik urrun, botere-harremanen baitan ulertu beharra dago familia bera ere, 

ondorioz, barne-gatazkak sortzen ziren. Gatazka hauen arrazoiak anitzak izan zitezkeen; 

tartean, herentzia, tutoretza edo dotea ziren eztabaida gai nagusiak (Azpiazu, 1995, 40). 

Familiaren baitan sortzen ziren harreman hauen berri edukitzeko artxiboek ere lagun 

dezakete. Ondorengo orrietan familiaren baitan sortu ziren bi kasu aztertuko dira. Lehena 

bi ahizpen artean eta ostean anai-arreben artean. 

Bi ahizpa alargun: 

1604ko maiatzaren 17an Zarautzen jasotako agiri batek, 33bi ahizpa ditu protagonista. 

Batetik, Maria de Mendoza, Joanes de Arrazubia “Changu” ezagunaren alarguna eta 

Zarauzko bizilaguna; bestetik, Ana de Mendoza, Domingo de Azcoitiaren alarguna, 

Zarautzen eta Getarian bizi zena. Bi emakumeek beren senarrak hil ondoren geratutako 

zor eta kontuen inguruan diraute dokumentuan, bereziki Maria eta Joanesek Ana eta 

Domingoren alde eta Santa Maria La Rea elizako kabildoaren alde ezarri zituzten 

zentsuetako etekinekin lotuta zeuden.  Zentsuak garai hartako maileguak ziren, ondasun 

zehatz batzuekin bermatzen zirenak, eta urteroko errenta edo interesez ordaindu behar 

zirenak. Kasu honetan, Ana de Mendozak, bere seme-alaba adingabeen legezko 

administratzaile gisa, ordainketa batzuk egin zituen.  Dokumentu honek, beraz, kontuak 

ixteko eta zorren ardura nola banatzen zen argitzeko balio izan zuen, bai eta bi alargunen 

artean zintzotasunez hitzartutakoa jaso eta lege-indarra emateko ere. 

Honela dio 21.irudian ikus daitekeen testu originalak:  

 
33 AHPG-GPAH NOT 2/3028,A:125r-130r 



68 
 

 

21. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3028,A:125r-130r. 

“(…) Maria de 

Mendoça viuda muger fue de Joanes de Arraçubia (alias Changu) 

difunto y dela otra Ana de Mendora hermana de la dicha Maria 

viuda tambien muger que fue de Domingo de Azcoitia difunto 

vezina dela villa de guetaria de esta de zarautz porsi e como madre y legitima 

administradora de [Domingo y Marina] de Azcoitia (…)” 

 

Generoaren ikuspegitik, agirian emakumeek duten protagonismo zuzena 

nabarmentzekoa da. Maria eta Ana ez dira ageri gizon baten izenean edo haren atzetik, 

baizik eta beren kabuz, betiere alargun gisa ageri dira. Aldi berean, Anaren kasuan, seme-

alaben ondasunen kudeatzaile gisa ere nabarmentzen da. Alarguntasunak ate juridiko eta 

sozial bat ireki zien aurretik aztertu diren hainbat kasuetan bezala. Horrek ekonomia 

harremanetan parte hartzea, zorren ordainketa negoziatzea eta kontuak ematea ahalbidetu 

zien. Emakumeak subjektu aktibo gisa agertzen dira, ondasunen eta zorren arduradun 

zuzen gisa. Ondorioz, emakume hauek ez zuten bigarren mailako paper bat soilik bete. 

Hala eta guztiz ere, testuak patriarkatuaren mugak ere agerian uzten ditu. Izan ere, 

emakumeek jardun ahal izatea baldintzatua zegoen. Kasu honetan ezkontideak hil 

zirenean, euren izenean jarduteko aukera zabaldu zitzaien bi emakume hauei. Hau da, 

emakumeek autonomia handiagoa lortzen zuten gizona falta zenean, baina baldintza 

horren mende. Hori dela eta, kasu honetan aztergai dagoen dokumentuek bezalakoek 

erakusten dute legeak emakumeei aitortzen ziela ondasunen gaineko erantzukizuna; 

gainera, botere horren izaera baldintzatua zela, gizartearen egitura patriarkalaren baitan. 



69 
 

Ondorioz, agiri hau oso esanguratsua da emakumeen ahotsa eta presentzia ulertzeko, 

batez ere alargun gisa. Maria eta Ana de Mendozaren bidez ikusten da nola emakumeek, 

egoera jakin batzuetan, ondasunak kudeatzeko eta instituzioekin zuzenean negoziatzeko 

gaitasuna izan zezaketen.  

Anai-arrebak 

Bigarren kasu hau, 1605ekoa da. Bertan, Francisco de Zarauz Avendañu eta 

Gracia de Zarauz Avendañu anai-arreben arteko, hitzarmen eta transakzio bat azter 

daiteke34.  

Eztabaida nagusia Getariako Cioçaga etxearen banaketaren inguruan sortu zen, 

baina auzian beste ondasun batzuk ere izan ziren jokoan: aitak, Domingo de Zarauz 

Avendañuk, utzitakoak eta amak, doña Inglesa de Segurolak, ekarritako dotea. Garai 

hartan, ordea, seme-alabak adingabeak ziren, 22.irudian ikus daitekeen modura. 

Horregatik, Getariako alkateak baimen judiziala eman eta bi kuradore izendatu zituen: 

Juan Ruiz de Urezperoeta, Franciscoren aitaginarreba, eta Jorge de Elcano, Graciaren 

senarra. Bi horiek izan ziren anai-arreben ordezkari juridikoak, eta haien eginkizuna 

ondarearen kudeaketa egokia bermatzea eta, aldi berean, auzi luze eta garestiak saihestea 

izan zen. Horrela, espedienteak garai hartako praktika juridiko eta familiarra islatzen du, 

non tutoretza eta kuradoretza funtsezko tresnak ziren ondarearen babesa eta familia-oreka 

mantentzeko.  

 
34 AHPG-GPAH NOT 2/3029,A:101r-120v 



70 
 

 

22. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Adingabeak dira haurrak. AHPG-GPAH NOT 

2/3029,A:101r-120v. 

“(…) Francisca 

y Gracia de Çarauz hermanos hijos 

legitimos de Domingo de çarauz y 

Abendanu difunto e Inglesa de 

Segurola muger legitima [dueña fue]  

de la cassa de ciocaga que esta esta en  

jurisdiccion de la dicha villa de guetaria 

y dixieron que como hera notorio 

ellos ambos hermanos y cada uno 

eran menores (…)” 

Kasu honek oso modu argian erakusten du XVII. mendeko Euskal Herrian 

emakumeek zuten egoera juridikoa eta haren mugak. Gracia de Zarauz oinordeko 

legitimoa zen, baina ezin zuen zuzenean jardun ez auzietan, ezta ondare-transakzioetan 

ere. Bere ordezkari legala senarra izan zen, Jorge de Elcano eta haren bidez gauzatu behar 

izan zituen bere eskubideak eta erabakiak. Horrek agerian uzten du emakumeen 

autonomia mugatua zela ondasunen kudeaketan, nahiz eta ondasun horiek beraien 

familiatik jasoak izan. Emakumeek, nahiz eta herentzian parte izan, ezin zuten bakarrik 



71 
 

jardun esfera publikoan; beti behar zuten gizon baten —senarra edo tutorea— babesa.  

Hala ere, Gracia dokumentuan izenez eta parte gisa agertzen da, eta horrek erakusten du, 

tutoretzapean egon arren, emakumeak ez zirela guztiz ikusezin bihurtzen; izen juridikoa 

eta presentzia soziala mantentzen zuten, eta, neurri batean, beren ahotsa ere bazuten 

familia-ondarearen kudeaketan. Ondorioz, Graciaren presentzia agirian ez da sinbolikoa, 

baizik eta esanguratsua da, bere izena eta parte-hartzea esplizituki jasota baitaude.  

Dokumentuak garrantzi handia du Gipuzkoako garai hartako praktika juridiko eta 

familiarra ulertzeko. Herentziak eta doteak aberastasunaren transmisioaren eta gatazka 

ekonomikoen ardatz nagusiak ziren, eta adingabeak edo emakume ezkonduak kuradoreen 

bidez ordezkatzea ohiko mekanismo juridikoa zen. Horri esker, familiaren ondasunak 

legezko babesarekin defendatzen ziren. Getariako alkatearen esku-hartzeak erakusten du 

botere lokalak funtsezko eginkizuna zuela akordio pribatuak legitimatzeko, eta aldi 

berean, auzien ordez hitzarmenak egitea gizarteak adostasuna eta oreka bilatzen zituela 

erakusten du, gatazka luze eta garestiak saihestuz. 

Francisco eta Gracia de Zarauz Avendañuren arteko hitzarmena adibide argia da nola 

kudeatzen ziren ondareak XVII. mendearen hasierako Gipuzkoan. Ekonomiaren 

ikuspegitik, herentzia eta dotea ziren leinuen sendotze-bide nagusiak; generoaren 

ikuspegitik, emakume ezkonduen mendekotasun juridikoa berresten da, nahiz eta 

ikusgarritasun eta partaidetza maila bat mantentzen zuten. Gizarte mailan, kuradoreen, 

aitaginarreben eta senarren rola funtsezkoa zen, baita justizia lokalaren eginkizuna ere, 

akordioei zilegitasuna emateko eta familia-ondarearen egonkortasuna bermatzeko. 

Azken batean, kasu honek erakusten du nola uztartzen ziren familia, ondarea eta 

botere lokala, eta nola bilatzen zen oreka gatazka eta negoziazioaren artean. Generoaren 

ikuspegitik, Graciaren mendekotasun bikoitza —emakume izateagatik eta, gainera, 

adingabea zelako— oso agerikoa da. Ikuspegi juridikotik, berriz, dokumentuak argi 

erakusten du herentzietako eta doteetako akordioak ez zirela nagusitasun-adina betetzeko 

itxaroten; lehenago konpontzen ziren, familia-ondarearen jarraipena eta egonkortasuna 

bermatzeko. 

 

 



72 
 

7. Ondorioak 

Getariako kasuaren azterketaren bitartez, Euskal Herriko Aro Berriko emakumeen 

inguruko ikuspegi integral eta konplexuago bat eskaintzen da. XVI. eta XVII. 

mendeetako euskal kostaldean ekonomia, generoa eta familia estu lotuta zeuden, eta 

testuinguru horretan emakumeek, mugapen sozial eta juridikoak izan arren, ezinbesteko 

eginkizuna bete zuten gizartearen funtzionamenduan eta garapenean. Ikerketa honek, 

beraz, emakumeen presentzia eta ekarpena ikusgarri egiteaz gain, historiaren irakurketa 

tradizionalak berrikusteko eta oreka handiagoa eskaintzeko aukera ematen du. 

Emakumeak kontzeptu gisa lan honetan bertan erabili den arren, kontuan hartu behar 

da adibide anitzek mahai gaineratzen duten modura, emakumeek ez zutela talde 

homogeneo bat osatzen, aldiz, egoera juridiko eta sozialaren arabera; hots, 

testuinguruaren, familiaren, aberastasunen eta ondasunen arabera egoera desberdinetan 

egongo zirela eta ondorioz, botere, aukera eta bide desberdinak edukiko zituztela haien 

bizitzetan zehar. Hori kontuan hartuz, emakume batek haren bizitzan aurrera egin ahala, 

eta hortaz testuingurua bera aldatu ahala haren egoera eta aukerak ere aldatzen joaten 

ziren. Autonomia gehien zuten emakumeen artean alargunak aipatzea beharrezkoa da. 

Alargunek botere juridiko eta ekonomiko handiagoa baitzuten eta  ondasunen 

administrazioan eta negozioetan parte hartzen baitzuten. Ekintza anitz hauen artean, 

zentsuak, testamentuak eta dotearen inguruko hainbat eta hainbat dokumentu genituzke.  

Hala ere bazeuden emakume guztiei eragiten zieten elementuak. Tartean, gizarte 

patriarkal honen ezaugarri garrantzitsuenetako bat emakumeen bizitzetan lizentzia 

maritalaren beharrezkotasuna izango da. Haren mugak eta praktika erreala aztertzerakoan 

legeak emakumearen jarduera senarraren baimenaren menpe jartzen zuela ukaezina da. 

Hala ere, praktikan, itsas gizonak urte luzez kanpo zeudenez, emakumeek autonomia 

handiagoa bereganatzen zuten eta horretarako lizentzia maritalak beharrezkoak ziren, 

familiako ekonomian eta ondasunen kudeaketarako. Horrek erakusten du mendekotasun 

formala eta askatasun praktikoa batera existitzen zirela; nahiz eta kontraesankorra izan. 

Izan ere, gizonen presentzia (senarrak, fidatzaileak, kuradoreak) beharrezkoa zen 

eragiketak zilegiztatzeko, nahiz eta emakumeak izen-abizenekin agertu. Honela, 

emakumeak ikusgarriak ziren dokumentuetan eta rol ekonomiko nabarmenak zituzten, 

baina ezin zuten guztiz autonomikoki jardun. 

Mugak nabarmenak ziren garai honetan; hala ere, emakumeak gizarteko subjektu 

aktibo gisa ageri dira aztertutako dokumentuetan, salerosketetan, mailegu edo zentsuetan 



73 
 

eta auzitegietan parte hartu zutelarik. Haien presentzia tokiko ekonomian baita 

komunitateko eguneroko bizitzan ere funtsezkoa izan zen.. Zentsu eta akordioen bidez, 

baliabide ekonomikoak mugitu eta gatazkak kontrolatzeko mekanismoak baliatu zituzten. 

Adierazi moduan, emakumeen testuinguruak haien izana guztiz baldintzatu zuela 

baieztaturik, emakumeen identitatea askotakoa izan zitekeela mahai gaineratzen da. 

Bertan familiak eta ahaidetasun sareen garrantzia ukaezina delarik, emakumeen izana 

askotan, “esposa de”, “viuda de” edo “madre de” gisako izendapenetan oinarritzen zen. 

Familia-sareak emakumeen babes eta botere-iturria ziren. Bertan, etxeak eta doteak 

familiaren eta komunitatearen ondarearen muina ziren aldi berean, gatazka juridiko eta 

ekonomiko gehienen oinarri ziren. Patriarkatuaren logikan bizi arren, emakumeek beren 

espazio propioak eraiki zituzten. Ondorioz, Getariako eta inguruko emakumeak ez ziren 

emazteak edo neskazarrak izateaz gain,  beren nortasun eta ahalmen propioak zituzten 

subjektuak. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

8. Bibliografia 

Aguinagalde, F. B. de. (2017). El archivo personal de Juan Sebastián de Elcano 

(1487–1526), marino de Getaria. En M. J. Parodi Álvarez (Coord.), In medio 

orbe (II): Personajes y avatares de la I vuelta al mundo (orr. 65–93). Junta de 

Andalucía. 

Alkorta, I. (2024). La condición jurídica de la mujer en el Derecho histórico privado 

de Vasconia: estudio de las fuentes y propuesta de líneas de investigación. 

Iura Vasconiae: Revista de Derecho histórico y autonómico de Vasconia, 21, 

17–93. 

Aragón, A. (2008). Transformaciones económicas en el sector costero guipuzcoano 

central durante el siglo XVII. Manuscrits: Revista d’història moderna, 26, 

191–236. 

Aragón, A. (2011). Familia, mujer y conflictividad en Guipúzcoa durante la Edad 

Moderna. Boletín de la Real Sociedad Bascongada de Amigos del País, 67, 

43–86. 

Aragón, A. (2012). Mujeres y conflictividad familiar en Guipúzcoa durante el 

Antiguo Régimen. Obradoiro de Historia Moderna, 21, 29–54. 

Aragón, A. (2014). “En una casa y mantenimiento”. Estrategias familiares en 

Guipúzcoa durante la Edad Moderna a través del caso de la familia Zarauz. En 

F. Chacón eta C. Gómez (Coords.), Familias, recursos humanos y vida 

material (orr. 401–425). Universidad de Murcia. 

Armesto, M. F. (2022). La influencia de la misoginia escolástica en la legislación 

castellana de Antiguo Régimen. Erebea. Revista de Humanidades y Ciencias 

Sociales, 12(2), 193–224. 

Ayerbe, M. R. (2011). Memorial del Doctor Don Rafael de Azcona y Góngora, 

elevado a Reina, sobre la mejora de hijas en 3º y 5º por vía de dote aprobada 

por Gipuzkoa en 1659. Boletín de estudios históricos sobre San Sebastián, 44, 

429–465. 

Ayerbe, M. R. (2022). De la libertad de elección de heredera al mayorazgo masculino. 

Guipúzcoa (S. XV–XVIII). Donostia eta Gipuzkoari buruzko azterketa 

historikoen buletina, 55, 145–259. 



75 
 

Azpiazu, J. A. (1995). Mujeres vascas: sumisión y poder. Haranburu. 

Basurto, R., eta Montoya, R. A. (2018). Auge y ocaso de una dinastía de 

emprendedores, navegantes y escribanos vascos a caballo entre el viejo y el 

nuevo mundo: los Basurto de Guetaria. Universidad Autónoma de San Luis 

Potosí. 

Castrillo, J. (2020). Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media. Vida familiar, 

capacidad jurídica, roles sociales y trabajo. Editorial Sílex. 

Correa, M. J., eta Espigado, G. (2003). La historia de las mujeres en España. 

Investigación en la escuela, 50, 21–30. 

de las Heras Santos, J. L. (2014). Casas de recogidas y galeras de mujeres en la Edad 

Moderna: Moralidad, asistencia y represión contra las mujeres en los siglos 

XVII y XVIII. En Ó. Fernández Álvarez (Ed.), Mujeres en riesgo de exclusión 

social y violencia de género (orr. 417–427). Universidad de León. 

Echeberria, I. (2014). Breve aproximación a la autoridad femenina en el S. XVIII. El 

extraño caso de Gregoria de Urbina. Sancho el Sabio: Revista de cultura e 

investigación vasca, 37, 33–52. 

Fraile, D. (2004). Mujer y cultura: La educación de las mujeres en la Edad Moderna. 

Foro de Educación, 4, 74–88. 

Galdós, A. (2021). Más allá del hogar: Ámbitos de actuación de la mujer guipuzcoana 

en el siglo XVIII. En M. Á. Domínguez Rubio eta C. Rilova Jericó (Eds.), 

Ciclo de Conferencias Tercio Viejo de Sicilia: San Sebastián 1719–2019 (orr. 

67–90). 

González, E. (2017). Gipuzkoa en la primera globalización (ss. XVI-XVIII) (orr. 269–

363). En Á. Aragón Ruano eta I. Echeberria Ayllón (Coords.), Síntesis de la 

historia de Gipuzkoa. Diputación Foral de Gipuzkoa. 

Intxaustegi, N. J. (2019). La mujer y los recursos económicos de los conventos en 

Bilbao (siglos XVII y XVIII). Travesía, 21(2), 63–82. 

Intxaustegi, N. J. (2024). La mujer y el trabajo: Comadronas y parteras vascas (siglos 

XVI–XVIII). En E. García Gil eta T. González López (Eds.), Mujeres, 

negocios y finanzas. Un enfoque histórico a través de la educación, la 



76 
 

economía y la legislación (siglos XVI–XIX) (orr. 24–25). Universidad de 

Málaga. 

Larrañaga, M. M. (2016). Serorak Euskal Herrian: Ikuspegiak, hastapenetatik 

desagerrarazterarte (Antzinate Berantiarra – XVIII. mendea) [Tesis doctoral, 

Euskal Herriko Unibertsitatea]. 

López-Cordón, M. V. (1994). La conceptualización de las mujeres en el Antiguo 

Régimen: Los arquetipos sexistas. Manuscrits: Revista d’història moderna, 

12, 79–107. 

Madariaga, J. (2001). Expresiones culturales y mentales en la Euskal Herria de los 

siglos XVI al XIX. Eusko Ikaskuntzen Nazioarteko Aldizkaria, 46(1), 203–

323. 

Marchant, A. C., eta Barrena, A. (2023). “Sepan cuantos esta carta de poder vieren 

cómo yo...”: La autorización para realizar funciones en nombre ajeno en la 

Corona castellana durante el reinado de Carlos I. Doc. instrum., 21, 127–144. 

Millán de Silva, P. (2016). La posición social de la mujer guipuzcoana a través de sus 

actos jurídicos patrimoniales en la Edad Moderna. En M. García (Coord.), 

Familia, cultura material y formas de poder en la España moderna: III 

Encuentro de jóvenes investigadores en Historia Moderna (orr. 219–228). 

Universidad de Valladolid – Fundación Española de Historia Moderna. 

Nausia, A. (2006). Las viudas y las segundas nupcias en la Europa moderna: últimas 

aportaciones. Memoria y Civilización, 9, 233–260. 

Nausia, A. (2013). Talis mater, talis filia: las malas madres en los siglos XVI y XVII. 

Memoria y Civilización, 16, 27–54. 

Nausia, A. (2024). Sobrevivir en la ciudad: La conflictividad laboral de las viudas 

navarras en la primera Edad Moderna. En E. García Gil eta T. González López 

(Eds.), Mujeres, negocios y finanzas: Un enfoque histórico a través de la 

educación, la economía y la legislación (siglos XVI–XIX) (orr. 26–28). UMA 

Editorial. 

Oliveri, O. (2006). Mujer, casa y familia en el estamento hidalgo guipuzcoano del 

siglo XVI. Arenal: Revista de historia de las mujeres, 13, 39–59. 



77 
 

Ortego, M. A. (2003). Familia y matrimonio en la España del siglo XVIII: 

Ordenamiento jurídico y situación real de las mujeres a través de la 

documentación notarial. Universidad Complutense de Madrid. 

Otero-González, U. (2019). Historia, mujeres y género: De una historia sin género a 

una historia de género. Historiografías: revista de historia y teoría, 17, 27–

50. 

Reguera, I. (2013). Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la Edad 

Moderna. Memoria y Civilización, 16, 137–174. 

Rodríguez, A. (1996). La familia en la Edad Moderna. Arco Libros. 

Roquero, C. (2019). Historia de las mujeres en Euskal Herria: Del viejo reino al 

Antiguo Régimen. Txalaparta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 
 

9. Lehen mailako iturriak 

Archivo Histórico Provincial de Gipuzkoa-Gipuzkoako Probintziako Artxibo 

Historikoa: 

2/3000, A:29trisr-30v 

2/3305, A:13r-14r 

NOT 2/3008, A:51r-52r 

NOT 2/3008, A:69r-70r 

NOT 2/3018, A:63v-67r 

NOT 2/3018, A:67r-69r 

NOT 2/3018, A:74v-75r 

NOT 2/3018, A:123v-125v 

NOT 2/3018, A:254v-259v 

NOT 2/3018, A:260r-283r 

NOT 2/3018, A:353r-354r 

NOT 2/3018, A:387v-389v 

NOT 2/3018, A:393v-396r 

NOT 2/3026, A:3v-5v 

NOT 2/3026, A:29v-37r 

NOT 2/3026, A:191v-193v 

NOT 2/3027, A:16r-17r 

NOT 2/3027, A:17r-18r 

NOT 2/3027, A:18r-22r 

NOT 2/3027, A:162v-164v 

NOT 2/3027, A:168r-169v 

NOT 2/3027, A:239r-241v 



79 
 

NOT 2/3027, A:241v-243r 

NOT 2/3027, A:262r-263v 

NOT 2/3027, A:263v-265r 

NOT 2/3028, A:125r-130r 

NOT 2/3028, A:225r-227r 

NOT 2/3029, A:101r-120v 

 

 

Archivo de la Real Chancillería de Valladolid: 

(1615-07-10). Ejecutoria del pleito litigado por Martín de Aranguren y su mujer, María 

Basurto, vecinos de Guetaria (Guipúzcoa), con Domingo de Yarza y Elena de Aranguren, 

su mujer, vecinos de Usurbil. REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 2187, 58. Código 

de referencia: ES.47186.ARCHV//REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 2187, 58.  

(1585-02-05). Ejecutoria del pleito litigado por Juan Ortiz de Zarauz y su mujer Inglesa 

López de Zarauz, vecinos de Guetaria (Guipúzcoa), con Domingo de Arpa y Bartolomé 

de Aguirre, vecinos de la dicha villa, sobre la posesión de ciertas piezas de oro, plata y 

monedas que se habían cedido en depósito y guarda y no se querían devolver. 

REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 1526, 44. Código de referencia: 

ES.47186.ARCHV//REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 1526, 44. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


