ARO BERRIKO GETARIAKO EMAKUMEEN
ERREALITATEA ARTXIBOEN BIDEZ
(XV.MENDEAREN AMAIERA ETA
XVIL.MENDEA)

Getariako Udala






AURKIBIDEA

1.Sarrera eta emakumeak artXiboetan ...........oooooiiiimmii i

2.Itsasoaren eta lurraren artean: Getariako bizitza ekonomiko eta soziala
XVILINEIAEAN .....cooovniiiiieeeiiee ettt ettt e ettt s et taeseetaaeseetsaseessaesesannnsees

3.Komunitatearen oinarriak: egitura eta boterea .......................cccccoeeriiiiiiiniiiinen,
3.1. Familia: Etxea, lotura eta identitatea. ~ .........ccoovvuvviiiiiiiiiiiiiieeeeeee e
3.2. Ezkontza: afektua, interesak eta 0hNOT€a..........ooeevvvviiieiiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeee e
3.3. Dotea, ezkontzaren arkitektura eKonomikoa...............cccoovvvvuvevrieieeiiiiiiiieieeeeeennn
3.4. Nexka, emaztea eta alarguna neskazarra izatetik ithesean............c.ccceeeevveenneennnee.
4.Emakumeak legearen aurrean: mugak eta ahalmenak .............................c.o.
5.Garaiko ideologia: “Diskurtso moralak eta generoaren kontrola” .....................
6.1zena eta izana: emakumeen presentzia dokumentuetan” .....................cccceeenee.
0. LLSATTETA ...ttt ettt st ettt e sb e st esae e e e e
6.2.Francisca de Lerchundi: ...........cocoviiiiiiiniiiiiieeeee e
6.3.Inglesa Lopez de Zarautz .............oocuieiuiieiiiiiieiiieie et
6.4.Catalyna de EYCaga ......ccccovviiiiiiiiiiieiieeieeste ettt s
6.5.Mar18 BaSUITO ....cuveiiiiiiiiiiieeieeee et
6.6.Ana Lopez de Segurola eta Ana de ZarautZ..........cccceecveveeveriiinieneeicneenenieneens
6.7.Emakumeak zensoak fundatzen ............c..ccooeiriiiiiiiiiiniie
6.8. TUtOretZaren GArrantZia ........c..eeecveeerieeerieeerieeesieeesreeeireeeereeeereesseeessseeensseeennnes
6.9.DONAINEZAK .......ooiiiiiiiiiiieiie et st
0.10.DOLEA ...t ettt e
6.11.Herentzia eta irabazpideko ondasunaki............cccceevvieeviieniiiiniieeeieecee e
6.12.Familia arteko liskarrak..........ccccoooiiiiiiiiiiiii e
ToOMAOTTOAK . ........oiiiiiiiiiiiii ettt e st et e s e e s
S.BIbliografia............c.oooiiiiiii e

1.Lehen mailako StUFTIAK ......oooommiiie e e e e e e e e e e enens

26



1. Sarrera eta emakumeak artxiboetan

Ikerketa honetan Getariako emakumeen bizitzetako hainbat pasartetan murgilduko
gara. Honetarako lehen mailako iturriak izan dira oinarri. Batez ere Gipuzkoako
Probintzia Historikoko artxiboak erabili dira, baina baita Valladolideko Errege
Kantzelaritzaren artxiboak ere. Bilaketen artean hainbat kontzeptu ezberdin erabili dira,
betiere XVI.mendearen amaieratik XVIIL.mendera arteko daten arteko emaitzei
erreparatuz. Kontzeptu hauen artean, “mujer”, “Getaria”, “viuda”, “bruja”, “curador”,
herencia”, “dote”, “casamiento”, “casa solar”, “tutoria” edo “censo” gisakoak bilatu
dira, emaitzak batzuetan ugariak izan direlarik eta bestetan aldiz, hutsalak. Emakume
batzuek burututako dokumentu anitzek, haien kasu zehatza sakonago aztertzeko aukera
ireki dute. Hala ere, ohikoena emakume bakoitzeko dokumentu bana aurkitzea izan da.
Bestalde, aipatu, ikerketa honetan genero hitza erabiliko dela. “Genero” kontzeptua garai
historiko eta gizarte bakoitzean sexuaren araberako sozializazio-eredu desberdinak
adierazten ditu. Honela, generoaren kontzeptua sexuarekin lotuta dagoen arren, ez du

inoiz ordezkatuko. Hortaz baiezta dezakegu iraganeko emakumeei, gaur egungoei bezala,

rol sexual jakin batzuk esleitzen zitzaizkiela. (Armesto, 2022, 196).

Aro Berrian emakumeei hitz egiterakoan kontuan hartu behar da ez dela talde
homogeneo bat; izan ere, gizartearen barnean hierarkizazio sakon bat zegoen. Hierarkia
honetan norberaren egoerak, familiak, jabetzek era orokorrean norberaren testuinguru
pertsonalak, eragin zuzena zuten. Ondorioz emakumeak gizartea ardazten zuen hierarkian
gorago eta beherago egoteko aukera zuten, indibiduo bakoitzaren errealitatearen arabera.
Ondorioz, talde homogeneoaren hipotesiarekin apurtu egiten da. Hori dela eta, emakume
aberatsek, txiroek, ilustratuek, hiritarrek, landatarrek, seme-alabarik gabekoek... arlo

ezberdinetan jarduteko ahalmen ezberdina eduki zezaketen (Galdos, 2021, 68).

Bestalde, eta nahiz eta ulertu emakumeak ez zirela talde uniforme at, garrantzitsua da
“emakumeen historia” azaleratzea. Orain arte, askotan, “historia” gisa definitu den horren
azpian ‘“gizonen historia” soilik mahai gaineratu baita. Baieztapen honen aurrean,
azpimarratu nahi da, oraindik beste hainbat historiaren zati falta zaizkigu, “LGTBIQ+”
kolektiboaren historia”, “baliabide gutxi zituztenen historia” eta orokorrean gizon zuriak
protagonistak ez ziren eta interesatu ez zaien historiaren zati guztiak, honela soilik lortuko
baita historia osatuago bat. Gerda Lernerren hitzak gogoratuz, «Gizonak eta emakumeak

baztertuak eta diskriminatuak izan dira euren klase sozialaren arabera. Baina inoiz ez da



gizon bat historiaren erregistroetatik baztertua izan bere sexuagatik; emakume guztiak,
ordea, bai». «Gizartearen sorkuntzaren parte funtsezko eta erdigunean daude; historiako
aktore eta eragileak dira [baina] sistematikoki baztertuak izan dira sinbolo-sistemen,
filosofiaren, zientzien, legeen [...] eta teoria orokorren eraikuntzatik». Harrigarria da nola
ezabatu den urte luzetan zehar emakumeen errealitate eta izana Historia liburuetatik eta
kontakizunetatik. Berriz ere Lernerren hitz hartuz «Emakumeek eta gizonek elkarlanean
eraiki dute zibilizazioa, horregatik, ez da harritzekoa populazioaren erdia iturrietan
agertzea. Ez da baliagarria salbuespenetara jotzea, izan daitezkeelako emakume batzuk
bakarka nabarmendu direnak, baina emakumeek talde sozial gisa inoiz ez dute boterea
izan». Bestalde, emakumeak diskriminatuak izateaz gain, zapalkuntza-egoera ere bizi
izan dute. Izan ere, emakume izateagatik tratamendu kaltegarria jasotzeaz gain,
emakumeari (talde zapalduari) gizartearen antolaketaren oinarria diren arau eta jokabide-
ereduak inposatu zaizkio. Inposaketa hori ez da gizarte-harreman esfera bakar batera

mugatzen; harreman sozialen esparru guztiak hartzen ditu barne (Armesto, 2022, 197).

Emakumearen menpekotasuna ez zen soilik maila intelektualera mugatu, baizik eta
eragina eduki zuen maila praktikoan ere, eguneroko bizitza guztiz moldeatuz. Hala ere,
ukaezina da, garaiko moral eta ohiturei men egin ez zieten emakumeak egon zirela, beren
burua balioesteko hainbat mekanismo erabili zituztenak (Galdos, 2021, 70). Emakumeek,
oro har, tradizionalki feminizatutzat jotzen diren lanak edo lan-antolakuntzako beheko
lanak betetzen zituzten. Gehienetan botere-guneetatik kanpo geratzen ziren lanak edo
irudimen kolektiboan boterearekin loturarik ez zuten lanak, gaur egungoei bezala, rol

sexual jakin batzuk esleitzen zitzaizkielako. (Armesto, 2022, 196).

Historiografiari begirada orokor bat emanez, argi geratzen da mendeetan zehar
emakumearen presentzia historiako diziplinan hutsala izan dela. Historia gizonen historia
izan da, gizonek, gizonentzat egindakoa. Emakumeak historian progresiboki sartzen hasi
ziren batez ere, generoaren ikuspegiak garrantzia hartu zuenean feminismoaren bigarren
olatuarekin 1970 aldera. 1980ko hamarkadatik aurrera, emakumeen inguruko
historiografia-ekoizpena asko hazi zen. Azken urteotan ikerketen eztandaren atzean,
feminismoaren olatu berriak egon dira; betiere kontuan hartu, honek eduki zuen eragina
unibertsitate eta ikerketa zientifikoetan (Hala ere ez dira ahaztu behar Cristina de Pizan
eta haren 1405¢eko “La ciudad de las damas™ gisako aitzindariak (Armesto, 2022, 195;
Correa eta Espigado, 2003, 21; Otero-Gonzélez, 2019, 28).



Emakumearekin loturiko historiografian heristory gisako korronteak historia
kulturalak, biktimistak eta konparatibistak gisako korronteak aipatu beharrekoak dira
(Otero-Gonzalez, 2019, 29; Lopez-Cordon, 2015, 151-153). Hasiera batean emakumeak
soilik arduratu ziren emakumeekin loturik dagoen Historia aztertzeaz; hala ere,
monopolio hau hautsi egin zen gizonezkoak ere ordurarte gai periferikoak zirenak
ikertzen hasi zirenean. Honela, emakumeak kontuan hartzen ez dituen ikerketa amaitu

gabeko lantzat har daitezke gaurkoan (Lopez-Cordon, 2015, 150).

2. Itsasoaren eta lurraren artean: Getariako bizitza ekonomiko eta soziala
XVIIl.mendean

Getariaren historia aztertzeko beharrezkoa da Getaria beraren testuingurua ulertzea.
Historian zuzenean eragina duen elementua klima bera litzateke. Getaria, Euskal
Herriaren iparraldean kokaturik dagoen heinen eta itsasoarekin duen muga kontuan hartuz
klima ozeanikoa zuen Aro Berrian; hots, negu ez oso gogorrak eta uda freskoak. Hala ere,
Getariaren klimaren aldetik ezaugarri garrantzitsua euria litzateke, klima bustia duen

herria izanik, gune euritsua baita (Gonzales 2017, 272).

Demografia ere oso elementu garrantzitsua da garaiko gizartea, haren ohitura eta
kezken zati bat ulertzeko. Getariaren kasuan, biztanleriaren hazkunde geldoaz hitz egin
daiteke. Jaiotza-tasa handia bazen ere, heriotza-tasa ere handia zen, batez ere haurrengan.
Haurren egoera dela eta, heriotza-tasaren %32,9 eta %44a soilik haurren heriotzena zen.
Are gehiago, soilik haurren %65ak lortzen zuen 10 urte betetzera iristea. Laburtuz,
populazioak poliki-poliki gora egiteko joera zuen. Gipuzkoan, XVI.mendean galera
demografiko nabari bat egon zen, %12ko ingurukoa, batez ere 1630 eta 1640 urteen artean
azpimarragarria dena; nahiz eta ostean, populazioak berriz gora egin , hazkunde egoerara
itzuliz. XVIIl.menderako Gipuzkoako bizi-esperantza 32,5 eta 35 urteen artean kokatzen
zen. Alderaketa bat eginez, Monarkia Hispanikoak bizi esperantzaren bataz-bestekoa 27
urtekoa zen, alda nabari gisa kontsidera daitekeena, 6-8 urteren arteko desberdintasuna

baitago (Gonzales 2017, 274-275).

Aro Berriko populazioren inguruan ari garelarik, emigrazioaz hitz egitea beharrezkoa
da, horrek ere eragin zuzena du jendearen eguneroko errealitatean. Honela, Erdi Aroan

hasirik eta Aro Berrian jarraituz Gipuzkoatik ateratzen zen emigrazio nabaria egon zen.

6



Aro Berrian, batez ere Amerika, Andaluzia (Sevilla eta Cadiz) eta Madril izan ziren
gipuzkoarren iritsiera guneak. Amerikaren “aurkikuntza” edo konkistatik, gipuzkoar
ugari joan ziren bertara, marinel, militar, funtzionario, burokratiko, merkatari edo
bestelako lan baten bila, hau da, bizitza hobe baten bila. Mugimendu hauek lotura estua
dute garai kolonialeko dinamikekin; batetik, hedapenarekin; bestetik, inperioaren sare

administratibo, militar eta merkataritza sareetan txertatzearekin (Gonzales 2017, 276).

Lurralde-egitura dela eta, kontuan hartu behar da, Gipuzkoak Erdi Arotik jasotako
lurralde-egitura mantendu zuela Aro Berrian, hiribilduen sorreran oinarritua. Hiribildu
horiek foruak, hiri-gutunak eta errege-pribilegioak zituzten eta landa-inguruko beste
herrixketatik bereizten ziren, dinamismo eta merkataritza handiagoa zutelako. Gainera,
lurraldearen kontrol- eta antolamendu-zentro gisa jarduten zuten, inguruko landa-
biztanleen gainean autoritatea ezartzen zen baita espazioa modu hierarkikoan antolatzen
ere (Gonzales 2017, 279). Getaria hiribildu bat zela agerikoa da, bertan idatzitako
dokumentu guztiek eta hari erreferentzia egiten dioten idatziek argi uzten dute. Garaiko
artxiboetan Getaria kokatzeko eta definitzeko unean, “(...) en la villa de guetaria

(...) “behin eta berriz errepikatzen den esaldia zen.

Gipuzkoak gaur egun gisara, aberastasun natural handia zuen. Alde batetik, ibaiek
arratza egiteko aukera ematen zuen, izokina eta amuarraina tartean. Kostan, bestetik,
bestelako espezie ugari eskaintzen zituen, antxoa, sardina, hegaluzea, bisigua eta izokina
besteak beste. Foruek arrantza askatasuna aitortzen bazuten ere, Behe Erdi Arotik aurrera
eliza-erakundeak, kontzejuak eta jauntxoak arrantza errentagarrienak kontrolatzeko
saiakerak egiten hasi ziren. Hala ere, ukaezina da Getariak itsasoarekin eta honenbestez
arrantzarekin eduki zuen eta duen lotura. Honek ere getariarrengan eta haien
historiarengan eragin handia edukiko du. Tartean emakumeen errealitateari erreparatuz,
gizonak arrantzan egoteak, eta ondorioz etxetik urrun, emakumeen bizitzetan ondorio

handiak ekarriko ditu (Gonzales 2017, 299-305)

XVI. mendean, gipuzkoar flotak Europako uretan arrantza egiten ziren eta
Mediterraneoan zein Ipar Atlantikoan merkataritzan aritzen ziren. Mende erditik aurrera,
jarduera itsasoz bestaldeko arrantzara (Terranova) eta Andaluziarekin zein Amerikarekin
egindako merkataritzara bideratu zen (Indietako Karrera). Urtaroen arabera lanen
txandakatzea gauzatzen zen; udan, balea eta bakailao kanpainak egiten ziren; neguan,

bisigua arrantzatzen zen bitartean (Gonzales 2017, 299-305).



Ezin daiteke pentsa Getariako portuan soilik herrikoak bertakoak ibiltzen zirenik.
Kontuan hartu behar da ingurukoak ere bertan aritzen zirela, zarauztarren kasuan tartean.
Zarautz aipatzerakoan bi ezaugarri hartu behar dira kontuan; alde batetik, Zarauzko
inguruko baldintza geofisikoa (arrantza eta nabigazioa zailtzen zituelako); bestetik,
bertako agintariek ezarritako monopolioa arrantzarekin loturiko baliabideekiko.
Ondorioz, gatazkak ohiko bihurtu ziren eta zarauztar askok Getariako eta Orioko
portuetara bideratu ziren, baita pixkanaka bale ehizan espezializatu ere. Hain zuzen, XVI.
mendearen amaieran, urtero 80 zarauztar inguruk egiten zuten Terranovarako itsas bidaia

baleen bila (Aragon, 2008, 201-202).

XVI. mendearen amaieran eta XVIl.aren hasieran, bale-arrantzak une zailak bizi izan
zituen: Koroaren gerrak eta Terranovan bale gutxiago egoteak arrantzaleak Artikorantz
joatera behartu zituen, eta han Danimarka, Ingalaterra edo Herbehere bezalako
potentziekin lehia gogorrak izan zituzten. Getariako, Orioko eta Zarauzko arrantzaleek,
esperientzia eta baliabideei esker, zailtasunak gainditu zituzten. Mende amaierarako,
gipuzkoarrak ez ziren langileak soilik, baizik eta, kanpainak antolatzeaz arduratzen ziren,
portuak errentan hartuz eta logistika osoa kudeatuz. XVIIl.mendera arte, Getaria, Orio
eta Zarautz, Pasaiako eta Hondarribiko portuekin batera, itsasgizonak biltzeko gune
nagusi bihurtu ziren. Hala ere, XVII. mendearen amaieratik aurrera, itsasoz bestaldeko
arrantza gainbeheran sartu zen. Kapitala, proiektuak eta marinel gehienak arrantzara
bideratu beharrean merkataritza kolonialera bideratzen hasi ziren (Aragon, 2008, 201-
211). XVIII. mendean 1728an Real Compariia Guipuzcoana de Caracas sortu eta marinel
askok arrantza utzi eta merkataritza kolonialean sartu ziren. Horrek arrantzarako eskulan
gutxiago ekarri zuen, eta ondorioz, eskabetxe-industriak gainbehera egin zuen. Aldi
berean, itsasgizonen kofradiek gero eta kontrol handiagoa hartu zuten, monopolio

moduko praktikak burutuz (Gonzales 2017, 299-305).

1770 inguruan, Konpainiak pairatu zituen zailtasunak medio, arrantza indarberritu
zen. Oraingoan, itsasoz bestaldeko arrantzak alde batera utzi, eta Bilboko portutik
iparamerikar bakailaoa inportatzen hasi ziren. Gipuzkoako portuak kostaldeko arrantzan
(antxoa eta sardina) espezializatu ziren. Gainera, portuek harreman komertzialak
mantentzen zituzten Kantauriko eta Bizkaiko Golko osoko beste herri batzuekin. Ez ziren
soilik salgaien hartzaile, baizik eta esportazio-gune ere. Adibidez, Getarian eta Zarautzen
antxoa eta sardina gazituak Mediterraneora esportatzen ziren. Prozesu hauetako

protagonistak ez ziren soilik gizonezkoak izan, izan ere, emakumeek eta haurrek ere lan



handia egin zuten. XVII. mendean portuen arteko espezializazioa areagotu zen: Bilbo
artile eta bakailao merkataritzaren gune nagusi bihurtu zen, eta Donostia, berriz, bale

arrantzarako portu nagusi (Gonzales 2017, 299-305).

Laburbilduz, XVI. mendearen amaieratik XVIlaren hasierara, Gipuzkoako
kostaldeko itsas jarduerarentzat garai oparoa izan zen. Testuinguru honetan espezializazio
handiagoa izan zuten merkataritza eta arrantza jardueretan. Getariako inguruko herriei
erreparatuz, Zarautz arrantzan eta itsasontzi txikien eraikuntzan nabarmendu zen eta Orio,
aldiz, bale arrantzarako portu garrantzitsu bihurtu zen. Getariaren kasuan, porturik onena

izanik, merkataritzan eta arrantzan espezializatu zen (Aragon, 2008, 199).

3. Komunitatearen oinarriak: egitura eta boterea

3.1. Familia: Ftxea, lotura eta identitatea. 7

Gipuzkoako gizarteak hainbat oinarri zituen. Garrantzitsuena etxea bera zen.
Gainontzeko elementuek lotura estua baitzuten etxearekin, hauen artean, orubea,
leinua eta auzoa genituzke. Lau sustengu hauek izan ziren norbanakoen bizitza
egituratu eta moldatu zutenak. Etxearen baitan oekonomia gisa ezagutzen dena
jorratzen zen; hau da, etxeak iraunaraztea eta handitzea helburu duen estrategia. Aro
Berriko familiaren inguruan jarduten denean, familia zabal batez hitz egiten da, izan
ere, familiako partaide guztiek ez zuten zertan odol berekoak izan behar. Garaian
“familia” egun ulertzen duguna baino zabalago gisa ulertzen zen. Hain zuzen ere,
ezaugarri horretan zetzan familiaren garrantziak, hots, haren zabaltasunean eta bere
baitan ematen ziren hurbileko harremanetan. Familia zabal hauek leinua osatzen
zuten. Aldi berean familia barruan hierarkia nabari bat egoten zen, jakina botere
gehiena jaunarena izaten zen, etxeko gizonarena. Honela familiako partaide guztiak
etxeak berak sortzen zituen hierarkian sarturik zeuden. Etxearen baitan ondare
materiala eta ez materiala sartzen dira, ohorea tartean. Azpimarratu, etxeak eta
familiak arlo publikoa eta pribatua elkartzen zituztela, erreprodukzio-, produkzio-,
kontsumo-unitate eta unitate politikoa zirelarik. Garaian, familia eta taldea ziren

norbanakoaren ardatz eta ez ordea indibiduoa bera (Oliveri, 2006, 41-46).

Familiaren egituraketan ukaezina da generoak zuen eragina. Hala ere, familiaren
barruan norberak edukiko zuen tokia definitzeko, beste hainbat elementu ere kontuan

hartzen ziren. Tartean, jatorrizko etxearen prestigioak eta familia berrira eramandako



doteak. Ildo honetatik, generoen arteko harreman hierarkizatu eta asimetrikoak
oinarri, emakumezkoek oztopo nabarmenak pairatzen zituzten arren, batez ere goi-
nobleziako emakumeek beren dotea (ekonomikoa eta ohorezkoa) familiaren barruan
aginte-tresna gisa erabili zuten. Hortaz, dote nabarmena zuten emakumeak erabateko
menpekotasunetik urrun zeudela baiezta daiteke, hierarkia eta erlazio asimetrikoei

uko egin gabe (Echeberria, 2014, 44; Oliveri, 2006, 48).

Honela, emakumea izateak desabantaila argiak zituen arren, emakumea izateak ez
zion pertsonari botere osoa kentzen, hierarkiaren barruan beste hainbat gizonen
gainetik egon zitekeelarik. Testuinguru horretan etxekoandrearen figura
azpimarragarri da. Etxekoandrea, emakumean izan eta haren senarraren menpe egon
arren, etxeko gainontzeko indibiduoen gainetik kokatzen zen, familia kideen
aintzatespena eta haienganako autoritatea izan ohi zutelarik (Oliveri, 2006, 42-43).
Izan ere, hierarkizazioan, ondasunen banaketak, ondasunen eskualdaketaren bidez

edo herentziaren bidez gauzatzen zenak, eragin handia zuen (Azpiazu, 1995, 44-45).

3.2. Ezkontza: afektua, interesak eta ohorea

Familiaren baitan jauna zen agintaria, ildo beretik, aita zen agintari gorena.
Ondorioz, seme-alabek obedientzia zor zioten, batez ere alabek. Aitaren eginbeharra
alabentzako ezkontza egokiena eta probetxuzkoena bilatu eta hautatzea zen. Gainera,
ezkontza zen emakumeen bizitzetako eginbeharrik garrantzitsuena, oinordekoak
uztearekin batera noski. Ezkontza bilatzearekin alabak klase baxuagoko bat hautatzea
ekiditen zen, baita ahurdun geratzea ere ezkondu aurretik. Ezkontza ez zen maite ziren
bi pertsonen arteko lotura, ospakizun edo zin bat; aldiz, gurasoek aliantza baten bila
aldez aurretik planifikatzen zuten bi familien arteko kontratu ekonomiko, politiko eta
soziala zen. Helburua gizartean gora egitea zen, baita ekonomikoki onurak eskuratzea
ere. Ondorioz, ezkontzak bi familiei eskaini behar zizkion (Azpiazu, 1995, 147;
Galdos, 2021, 70-71). Leinu desberdinetakoak ezkontzean ahalik eta abantaila
ekonomiko-honorifiko handienak eskuratzen saiatzen ziren (Echeberria, 2014, 36-
37). Gerta zitekeen familietako batek tituluak eta prestigioa eskaintzea; bigarren
familiak, aldiz, dirua eta jabetzak eskain zitzakeen. Honela lehenengo familiak
aristokraziaren barrean sartzeko giltza eskuratzen zuen, bigarren familiak zorrak

kitatzea lortzen zuen bitartean. Hitz gutxitan, alaba familiak erabiltzen zuen tresna

10



huts bat izan zitekeen, familia estrategiaren barruan estatusa eskuratzeko eta
ondasunak mantentzeko edo ugaritzeko giltza. Kontuan eduki behar da truke hauek

ez zirela soilik elitearen barruan ematen, gizarteko estratu guztietan gauzatzen ziren

(Galdos, 2021, 70-71).

Ezkontzaren ildotik, Trentoko Kontzilioa aipatu behar da, bertan finkatu baitziren
ezkontzaren ezaugarriak. Trentoko Kontzilioa Elizak, haren morala eta estiloa
inposatzeko pausu garrantzitsua izan zen, ezkontzari sakramentuaren izendapena
eman baitzion. Honela, ordura arteko ohiturari gero eta leku gutxiago utzi zitzaion,
ezkontza eliz ospakizunetan sartu eta jarraibide zurrunagoetara bideratu zen (Azpiazu,
1995, 166). Gainera, ezkontza sakramentu gisa definituz, erakunde banaezinaren
printzipioa ezarri zen, ia ezinezkoa eginez ezkontzaren haustura (Rodriguez, 1996,

23).

3.3. Dotea, ezkontzaren arkitektura ekonomikoa

Dotea ez zen gauza bera familia guztietan. Normalean diruz osatzen zen, baita
etxea hornitzeko objektuez ere (oheak, koltxoiak, maindireak, idazmahaiak, kutxak,
armairuak...), eta batzuetan ukiezinak ziren elementuak ere sartzen ziren: harreman
sareak, ahaidetasunak edo ospea adibidez. Ildo beretik eta familia bakoitzaren
testuingurua desberdina izango zela aintzat hartuz, familia guztiek ez zuten aukera
bera dotearen inguruan. Honela baliabiderik gabeko familiek ezin izaten zioten
alabari doterik eskaini. Hori zela eta, gazte askok lanaren bidez lortu behar zuten
dotea. Bestalde, lan egin behar izateak ezkontzeko adina berandutzen zuen, behintzat,

dote familiatik eskuratzen zuten gazteen kasuekin alderatuz (Galdoés, 2021, 72).

Kontuan hartu behar da, dotea prestigioarekin loturik egon arren, erabilera
praktiko bat zuela; hau da, sortu berri zen familiari hasierako oinarri ekonomikoa
ematea. Aldi berean, ezkontzarekin haustekotan dotea emaztearen familiaren
enborrera itzultzen zen, familia sortu berriak ez baitzuen haren betekizuna edo

helburua bete, ondorengotza sortzea (Rodriguez, 1996, 28; Ortego, 2003, 104).

11



Dotearekin batera donatio propter nuptiasi buruz hitz egitea beharrezkoa da.
Alaben hobekuntza, ohiturazko Gipuzkoako Zuzenbideak arautzen zuen. Gurasoek
haien seme-alaben artean etxearen interesak defendatuko zituena hautatzen zuten.
Honi donatio propter nuptias sistemaren eta dotearen bidez ondasunak ematen
zitzaizkion eta askotan hobekuntza gisa ezaguna ere jasotzen zuen. Helburua
herentzia eta dohaintzen bidez familia-ondasunak elkarrekin mantentzea zen, seme-
alaben artean banatzerakoan jabetzak sakabanatzea ekidinez (Ayerbe, 2011, 430-431;
Echeberria, 2014, 36).

Hala eta guztiz ere, ohitura horrek Gaztelako legeen kontra egiten zuen, zehazki
Madrileko Gorteek 1534an Carlos L.ak eta Juana I.ak ateratako Erret legearen kontra
(“pragmatika” gisa ezaguna). Izan ere, legeak emakumeek dote bidez jaso zezakeena
mugatzen zuen, hobekuntza edo gehigarri ekonomikoa, herena eta bostena deituriko
bideak debekatuz (Ayerbe, 2011, 430-431). Gaztelako legeen eta Gipuzkoako
praktikek elkarren kontra egiten zutenez, XVII. mendetik arazoak sortu ziren.
Gaztelaren arabera, emakumeek itxuraz familiaren izena eta armak jasotzen
zituztenean, hauek galdu egiten ziren familiaren ohorearekin batera. Pentsamendu
honetatik abiatuta, ulertu behar da garaian ohorea gizonezkoekin lortzen zen
kontzeptua zela eta ondorioaz emakume batek ezin zuela bere gain hartu familiaren
ohorea. Gaztelar pentsamenduaren kontra, maiorazkoa emaztearen eskuetan uzten
zenean, seme-alabei amaren abizena eta armarria hartzera behartzen zitzaien

(Castrillo, 2020, 60).

3.4. Nexka, emaztea eta alarguna neskazarra izatetik ihesean

Emakumeen bizitzak hirutan bana daitezke, gizon baten baitan aldatzen zirelarik

fasez: ezkongabea, ezkondua eta alarguna. Aldi bakoitzak ahalmen juridiko, politiko,

sozial... propioak zituelarik (Ortego, 2003, 105). Hiru faseetan doteak zuen garrantzia,

ezkontzeko beharrezkoa zen eta helburua familiaren jarraikortasuna bermatzea zen. Behin

seme-alabak edukirik emakumeak familiako hierarkian gora egin eta etxeko nukleoko

beste partaideek baino garrantzia gehiago hartzen zuten emazteek, lanaren antolaketan

eta ondarearen administrazioan parte hartuz besteak- beste. Emakume bat seme-alabarik

gabe alargun geratu ezkero askotan berriz ezkondu behar izaten zen, ondorengo bat

ziurtatzeko eta arrazoi ekonomikoengatik (Aragén, 2014, 418).

12



Ezkondutakoan, emakumeek emaztearen rola bete behar zuten. Emazteei ez zitzaien
soilik etxeko zereginak egitea egokitzen, emaztearen eginbeharra haratago zihoan,
ezaugarri garrantzitsuenen artean senarraren menpe egotea aipa daiteke, eguneko ordu
guztietan, urteko egun guztietan. Honela, edozein jarduera ekonomiko burutzeko
senarraren baimena behar zuen emaztean. Baimen hau dokumentu idatzi bat zen
“lizentzia maritala” gisa ezaguna zen agiri ofiziala zen. Errealitatea, aldiz, anitza zen.
Tartean, Getaria gisako itsasertzeko herrietan, gizonak sarri joaten ziren bale ehizara edo
orokorrean itsasora lan egitera. Gainera, kontuan hartuz itsasorako irteera hauek denbora
luzekoak izaten zirela, sarri urteak igaroz, emakumeen ezin zuten zain geratu inolako
ekintzarik burutu gabe. Askotan lurrean geratu ziren emakumeen hartu zituzten erabaki
garrantzitsuak, adibidez familiaren ondasunen inguruan, salerosketen inguruan edo
negozioen inguruan. Senarraren baimenaren faltan, bazegoen bigarren aukera bat, honi
“lizentzia judiziala” deitzen zitzaion. Emaztea auzitegira jo ezkero eta zenbait lekuko
aurkeztuta (benetan noren emazte ziren frogatzeko), baimena lortu zezaketen. Horrela,

senarrik gabe ere, emakumeek negozioak eta transakzioak egiteko gaitasuna izaten zuten

(Galdés, 2021, 74).

Ezkontzan, emakumearen betebehar nagusietako bat “bizitza maritala” egitea zen.
Horren arabera, senarrarekin etxe berean bizi behar zuela emazteak, harekin harreman
sexualak izan behar zituela derrigor eta, jakina, seme-alabak eduki behar zituela. Garai
hartan, ezkontzaren helburu nagusia ugalketa zen; hau da, seme-alabak eta ondorioz
oinordeko bat uztea. Hala ez izatekotan, ezkontza bera kolokan geratzen zen,

banantzerako edo dibortziorako arrazoirik ohikoena bihurtuz (Galdoés, 2021, 75).

Alargundutako emakumeen bizitza asko alda zitekeen. Emakume hauek, haien egoera
sozio-ekonomikoaren arabera, aukera desberdinak zituzten; azken finean, testuinguru
desberdinetan bizi baitziren. Ondarea zuten emakumeek, gutxi gorabehera, bermatua
zuten beraien eta seme-alaben ongizatea. Aldiz, baliabiderik gabeko alargunek,
derrigortuta ikusten zuten euren burua lan bat aurkitzera (aurretik jada haien etxetik at lan
egiten ez bazuten behintzat). Helburua hitz gutxitan bizirautea izango da; hori dela eta,
lana bilatzeaz gain, bigarren ezkontza-kontratu bat bilatzea ere aukeretako bat zen.
Ondarerik ez zuten alargunen bi aukerak gaizki ikusirik zeuden garaiko ikuspuntuaren

arabera; aitzitik, emakume hauek berriz ezkontzea ere espero zen, berriz ere gizonezko

13



baten menpekotasunean egiteko. Aldiz, ondasun eta baliabide nahiko zituen emakumeak
berriz ez ezkontzeko askatasuna zuten (betiere ondorengoak eduki ezkero). Ondorioz,
baliabide ekonomiko nahikoak bazituzten, ez zuten berriro ezkondu nahi izaten. Hala ere,
itxurak gorde behar zituzten, eta ezin zuten harreman bat publikoki eduki (Galdos, 2021,
78). Teorian, alargunak estatus soziala galtzearekin batera, ikusezin eta pobre bihurtzen
zen. Zentsuetan umezurtz eta pobreen antzekoa zen, senarraren heriotzarekin teorian diru
sarrerak galtzen baitzituen. Hala ere, praktika eta eguneroko errealitatea bestelakoa izan
zitekeen. Emakumeak alarguntzerakoan garrantzia hartzen zuen, batez ere, lan-munduan.
Dotearen erabateko jabe bihurtzen zen eta ekonomikoki libre zelarik, askotan senarra
zenaren negozioarekin jarraitzen zuten, inguruan pertsonaia garrantzitsu bihurtuz
(Azpiazu, 1995, 44).

Erlijio-itunek, tartean Bibliak, berriz ezkontzen ez zen alargunaren irudia goresten
zuten, jatorrizko garbitasun edo purutasun egoerara itzultzen zirela argudiatuz.
Alargunaren eginbeharra zen hildako senarra errespetatzeko dolua egitea, arropa beltzak
jantzi eta harreman sozial minimoak edukiz (Nausia, 2024, 26-28; Roquero, 2019, 254-
255). Itxurakeriak itxurakeri, datuek ez dute bat egiten ezkontza barrukoak soilik ziren
harremanekin, izan ere, Euskal Herrian ezkontzaz kanpoko jaiotzak eta ezkontza aurreko
haurdunaldiak oso ugariak ziren. Konparaketa bat egitearren, XVIII. mendeko Euskal
Herrian %25era iristen ziren ezkontzaz kanpoko jaiotzak; aldiz, Frantzian, datua %2

ingurukoa da (Alkorta, 2024, 22).

Erraz antzematen dira moralisten diskurtsuetako kontraesanak, izan ere, alargunek
dolua eta erretiroko bizitza bat bizi behar zuten bitartean, seme-alabak eta beren burua
bera aurrera atera behar zituzten beren lan indarrarekin askotan, hots, ezinezkoa litzateke
bi betebehar kontrajarriak betetzea (Roquero, 2019, 255).

Garai hartako tratadista modernoek Erdi Aroko misoginiaren zati bat baztertu bazuten
ere, emakumearen inguruko ikuspegi negatiboa sakon errotuta jarraitzen zuen. Moja
komentuaren hormen babespean zegoen tentazioetatik urrun, neskatila gurasoen
zaintzapean bizi zen eta emaztea senarraren menpe; baina alargunak askatasun erlatibo
bat zuen, horregatik beharrezkotzat jotzen zen haren jokabidea zaintzea. Kezka horretatik
sortu zen “alargun erretiratua”; hau da, senarraren heriotzarekin batera, alarguna
munduarekiko erretiratzea iradokitzen du. Bere bizitza etxearen barnean garatu behar zen,
senarraren oroitzapenari dolua eta otoitza eskainiz, eta mezara joateko soilik ateraz

etxetik. Hala eta guztiz ere, ikuspegi horren kontrapuntu gisa, “alargun alaiaren” irudia

14



zabaldu zen: askatasun berria ospatu eta hartaz gozatzen zuen emakumearena. Hitz
gutxitan, moralki susmagarritzat jotzen zen emakumearen irudia. Alargun hauen familia
kideei iradokitzen zitzaien harentzat senar berri bat bilatzea, ohorea bere kabuz
gordetzeko indar nahikorik ez baitzeukaten. Bigarren ezkontzek sortzen zuten kezka
moral eta soziala medio, Europako monarkia askotan arau eta lege ugari promulgatu
ziren, emakume alargunen portaera sozial eta morala kontrolatzeko helburuarekin

(Nausia, 2006, 246- 247).

Bigarren ezkontzatik eta alarguntasunetik at, bazen oraindik eskemetatik kanporago
geratzen zen emakumeen bizitzetako fase posible bat. Fase honi edo emakume hauek
neskarraz gisa ezagutzen zaie, hauek ezkondu ez ziren emakumeak izanik, ez zuten
inolako laguntza ekonomikorik, ezta babesik ere; legearen aurrean adin txikitasunean
geratzen ziren. Gainera, etxearen barruan zeregin zehatzik gabe geratzen ziren; bestalde
dirua ez zeukatenez, ezkontzeko edo komentuan sartzeko aukerak ere ez zituzten. Haien
zeregina gurasoak edo ilobak zaintzea izan ohi zen, familiaren egituratik at beti ere,
ezkutuan, lan gogorren truke janaria soilik eskuratuz. Errezeloz begiratuak izaten ziren
eta zama gisa kontsideratuak (Roquero, 2019, 258). Neskazarrek zituzten aukera
murritzen artean serora izatearena aipatu daiteke. Serorak laiko eta erlijiosoen arteko
maila batean zeuden emakumeak ziren, alargunen moduan, moralki bizitza garbia eduki
behar zuten. Tartean, gizartetik urrun eta isolaturik bizi behar izaten zuten, ermitetan
kasu. Derrigorrezkoa zen 40 urtetik gorakoak izatea (honela ezkontza eta ugaltzeko
bideak jada itxirik zeudela ziurtatzen zen), elizkoiak izatea eta nola ez ezkondu-gabeak
edo alargunak. Ezaugarri eta betekizun guztiak zorrozki bete arren, serorak maiz
kritikatuak izan ziren, tartean Pierre Lancrek sorginen artean arriskutsuenentzat jotzen
zituen. Gainera, seroren eta sakristauen arteko lanak gogor bereizi ziren; izan ere,
herritarrek “sakristana” gisa ere izendatzen zituzten, batez ere objektu sakratuak ukitzeak
eta eskura izateak mesfidantza sortzen baitzuten. Serorak X VIII. mendera arte aritu ziren,
harik eta 1750tik aurrera sakristauek ordezkatu zituzten arte. Azpimarragarria da serorek
Euskal Herriko gizartean, Elizaren edo kristautasunaren barruan eduki zuten garrantzia

(Azpaizu, 1995, 305-306; Larrafiaga, 2016, 43 eta 136; Roquero, 2015, 320-321).

Eliza munduarekin erlazionaturik, alargunen boterearen beste oinarrietako bat Elizan
antzeman daiteke. Elizaren barruan familia bakoitzak zuen tokia prestigioa irabazteko
erabiltzen zen, eta alderantziz, familia bakoitzaren prestigioa Elizan erakusten zen.

Euskal emakumea familiaren benetako ordezkaria izan zen erlijio-erritu guztietan, eta

15



honek aldi berean, boterea ematen zien. Senarra hilik ere, alargunak jarraitzen zuen
leinuaren ohorea irudikatzen. Honela, emakumeek elizaren eta kultuaren
egunerokotasunean beharrezko papera jokatu zuten; ezinezkoa da kultuan pentsatzea
emakumearen ekarpenik gabe. Eraikin sakratuaren barruan zegoen hilobiaren zaintza
emakumeen lana zen. Ondorioaz emakumeak hilobiratzeetaz arduratzen zirenean, leinu
osoaren zaintzaz arduratzen ziren, hori baitzen hildakoak eta biziak biltzen zituen gunea

(Azpiazu, 1995, 47-48 eta 277, Oliveri, 2006, 51).

4. Emakumeak legearen aurrean: mugak eta ahalmenak

Emakumeen inguruan zeuden aurreiritziak, batez ere haren gutxiagotasunaren
ingurukoak, eragin zuzena eduki zuten legegintzan. Adibide nabarmena da tutoretza
kontzeptuarena da; hots, Gaztelako Erreinuak Erromatar Zuzenbidetik berreskuratu zuena
XIll.mendean. Izan ere, Aristotelesen filosofia eta eskolastikaren gorakadarekin
zuzenbide erromatarrean gizonezkoaren alde egin zen. Honela Partidak izeneko lege-
multzoan emakumeen kontrako iritzi eta joera nabarmena agerikoak dira 4. Partidako
legeak baieztatzen duen moduan: «Bestalde, gizonaren egoera hobea da emakumearena
baino gauza askotan eta hainbat modutan, gure liburu honetako tituluen legeetan argi eta

garbi agertzen den bezalay.

Emakume eta gizonen arteko desberdintasun hori berehala markatuko da jaiotzaren
unean bertan. Desberdintasun hauek adibide sinpleenekin ondo ulertzen dira; pentsa
dezagun sexu desberdineko bikiak jaiotzen direla, zalantza izanez gero, suposatuko da
mutila jaio dela lehenengo, emakumea mutilaren aurretik jaiotzea ia ezinezkoa zela
pentsatzen baitzen haien ideologia eta emakumeekiko mespretxua oinarri. Aldiz,
premoriencia-ren (aurretiazko heriotzaren) kasuan, senar-emazte bat ontzi batean
bidaiatzen ariko balitz eta ontzia ondoratu, ondorioztatuko da emakumea hil dela lehenik,

emakumea izatez ahula baita.

Partidaketan emakumeen inguruan zegoen ikuspegiarekin bat eginez,
emakumeen psikeari eta jokabideari buruzko aurreiritziak jaso ziren: «emakumeak
izaeraz diruzale eta zekenak baitira». Horrela, emakumearen infirmitas (ahultasuna),
fragillitas (hauskortasuna) edo imbecillitas (ezintasun intelektuala) ukaezinak ziren

elementuak bihurtu ziren. Hiru ezaugarri horiek erabili dira historikoki emakumeak

16



gizonezkoaren azpitik kokatzeko; gizonaren menpe, paterfamilias baten boterepean, beti

desabantailan (Armesto, 2022, 202).

Aro Berriaren hasierarekin, arlo juridiko eta familiarrean, ustezko emakumeen
gaitasunaren urritasunaren inguruko diskurtsoa finkatu egin zen. Komunitatea, etxean
oinarritzen zena, guztiz patriarkala zen. Antolaketaren muinean gizona zegoen botere
guztien monopolioarekin, gobernu- eta aginte-funtzio gorenak zituen bakarra izanik,
familiako gainontzeko kideak menpeko posizioetan uzten zituen. Aitak eta senarrak zuen
azken hitza, eta legearen bidez ezartzen zen emakumearen egitekoa, obedientzia-
betebeharra zen, senarraren babespean zegoenaren justifikazioarekin. Era berean, ius
maritalis delakoaren arabera, senarrari aitortzen zitzaion seme-alabak “zuzentzeko”
eskubidea (patria potestas) eta baita emaztea zigortzeko eskubidea ere, ius correctionis
izenez ezaguna, eta horren bidez emakumeak in loco filiae (alaba baten tokian) kokatzen

ziren, Erromatar Zuzenbidearen antzera.

Zigor fisikoei dagokienez, XVII. mendeko juristek “moderazioaren” alde egin zuten;
hau da, juristek, tratu txar larriak gaitzetsi zituzten. Tartean koka daitezke makilen bidez
edo soken bidez burututako tratu txarrak. Bereziki, tortura tresnen kontra, odol isuri
handiak eragitearen kontra edo aurpegian eta buruan burututako kolpeen kontra adierazi
ziren (Armesto, 2022, 208-210). Ulertu beharra dago, tratu txarrak legearen barruan
sartzen zirela, “marital correction” gisa ezagutzen denaren bidez haien zuzen ere. Honen
arabera, indarkeria fisiko zein ahozkoa sozialki onartua egoteaz gain, legala ere bazen.
Hala ere, senarraren tratu txarrak ohikoak eta larriegiak izatekotan emakumeek salatzeko
aukera zuten, “zuzenketek” puntualak eta moderatuak izan behar baitzuten (Castrillo,
2020, 54-56). Hala ere, emakumezkoen “salbuespenezko gaiztakeriaren kasuetan”,
neurritasuna ez zen araua, hala nola adulterioan. Tratu txarren baitan indarkeria fisikoa
genuke, arma zuriekin, makilekin edo eskuekin gauzatua; bestetik, psikologikoa, tartean
elurretan lurperatzea edo janik eta edaririk ez ematea. Emakumeek egoeraren berri
emandakoan prozesu gehienak ohartarazpen hutsarekin amaitzen ziren. Bazeuden, hala
ere, bestelako zigorrak ere, isunak, urte bateko edo biko erbestealdia agintzen eta Afrikara
preso bidaltzea edo armadan derrigorrez zerbitzatzera kondenatzea tartean. Kasu oso

gutxitan, heriotza zigorra (Reguera, 2013, 171-172).

Kontuan hartu behar da legalki aitaren heriotzak zuela komunitatean eragin zuzena,

ez ordea amarenak. Izan ere, etxeko gobernua aitari zegokion eskumena zen; hau da,

17



berari zegokion ezkontzan eskuratutako ondasunen, bere ondasun propioen eta ezkontza-
hitzarmenaren bidez eskuratutako arren administrazioa. Aldi berean, emazteak
eramandako dotea kudeatzeaz arduratzen zen baita dote honen bidez eskuratutako
ondasun edo fruitu berriak administratzeaz ere, izan ere, eskuratutako ondasun berri

horick ondasun komuntzat hartzen ziren; nahiz eta, emaztearen dotea medio

eskuratutakoak izan (Armesto, 2022, 208-210).

Seme-alaben babes juridikoari dagokionez, emakumeek ez zuten aurretik aipatutako
patria potestada, aitari baitzegokion. Ondorioz aita hiltzerakoan eta seme-alabak adin
txikikoak izan bitartean gizonezkoa zen tutore edo kuradore baten ardurapean geratzen
ziren haurrak. Alargunak tutore papera lortzeko bide ezberdinak zeuden; alde batetik,
hildako senarrak hala adieraztea testamentuan; beste alde batetik, ahaidetasun lerroan
tutore izateko gizonezko apropos bat ez egotea. Bigarren kasu honetan, epaileak
alargunari eman ziezaion tutoretza; baina betiere tutore gisa, ez ama gisa. Hala izatekotan,
tutoretzari zegozkion betekizun guztiak bete behar zituen amak. Adibidez, seme-alaben
ondasunen inbentarioa egitea, kontuak eramatea eta adin-nagusitasunera heltzen zirenean
seme-alabei beren ondasunak aitortzea, beste hainbat eginbeharrez gain. Aitzitik,
alargunek eskuratutako tutoretza galdu nahi ezean, ezin zuten ez berriz ezkondu ezta
ezkontzaz kanpoko harremanik eduki ere. Honela adierazten du Las Partidasek:
«ezkondu bezain pronto, umezurtzak bere arduratik kendu behar dira, jakintsuek esan
baitzuten emakumeak senar berria hainbeste maita lezakeela ezen seme-alaben
ondasunak emateaz gain, haien heriotza bera ere onar dezakeela senar berriaren onurarako
edo atseginerako». Amaren maitasuna izan ohi zen amek tutoretza eskuratzeko erabili
zuten argudiaketa. Uste baitzen amaren maitasunak, interesik gabea zenak, tutore ideal
bihurtzen zuela ama. Hala ere, egoera pertsonalek eta familiarrek, praktika baldintzatu
zuten eta askotan emazteen senar berriek lehen senarraren seme-alaben tutoretza beregain

hartzen zuten (Armesto, 2022, 208-210; Nausia, 2013, 28, 30).

Emakume ezkonduen jarduna guztiz mugatua izan zen ia XX.mendera arte. Hauen
jarduna Novisima Recopilacionen berrezarri zen Toroko ordenamenduko (1505) hainbat
legeren bidez; zehazki 55. legetik 61.legera arte emakume ezkonduen ahamenak mugatu
ziren. 55.legeak orokorrean emakume ezkonduen jardun osoa mugatzen zuen, haren
konplexutasuna zela eta, kasuan kasu interpretatu ohi zen legea, emakume eta familia
bakoitzaren testuinguruari erreparatuz. Aldiz, 56.legeak ezkontza lizentzia edo lizentzia

maritala ezartzen eta arautzen zuen. Lizentzia hau, ezinbestekoa bihurtu zen

18



emakumeentzat jarduera juridikoak burutu ahal izateko. Senarraren baimenik gabe legeak
(57, 58 eta 59.legeek) bestelako mekanismoak mahai gainean jartzen zituzten, tartean
senarraren ordez epaile batek emazteari baimena ematea. Epaileek eman zezaketen
baimena, ezin da ulertu emakumeei botere gehiago emateko tresna gisa; hots, ez zen
senarraren kontra egiteko tresna gisa sortu. Aldiz, behar praktikoak oinarri sortu zen,
gizonen nagusitasunak ez zezan huts egin. Senarraren absentzian (ohikoa baitzen, batez
ere kostako herrietan, Getaria kasu) edo senarraren ezgaitasunean adibidez (Armesto,

2022, 208-210).

Ezkontza haustekotan, dotearen itzulketa dela eta, partidek ondasun mugikor eta
mugiezinen artean bereizketa egiten zuten. Honela, ondasun mugikorren itzulketa urte
bete arte luza zitekeen, aldiz, mugiezinena berehala egin beharrekoa zen. Hala ere,
ezkontza bat haustea ez zen ohikoa. Bi aukera soilik zeuden honetarako. Alde batetik,
ezkontidetako baten heriotza bera; bestetik, dibortzioa. Bigarren aukera honetarako eliz-
epaiketa baten onarpena behar zen, ia ezinezkoa zena. Kasu oso zehatzetan eman ohi zen
aukera hau, tartea senarra beste emakume batekin (etxean bertan edo kanpo) bizitza egiten
aritzea, iraunkorra izan behar zuena, edo emazteak tratu txarrak jasatea. Tratu txarrak,
aurretik aipatu moduan, benetan krudelak izan behar zuten elizak dibortzioa onartzeko,
emazteek tratu txarrak salatzekotan askotan ohartarazpen bat soilik helarazten baitzuen
Elizak trukean. Dibortziorako hirugarren aukera emaztearen aldetik traizio kasu bat
egotea zen, gizonezkoa izatean traizio egiten zuena emakumeak ezin zuen ezer egin, ezin
zuen salatu, familiaren interes kontra joaten zelaren argudiaketarekin (Armesto, 2022,

210-218).

Ondorioz, ezkontza hausturak, heriotzagatik ez baziren, oso mugatuak ziren.
Ezkontza haustekotan dotearen itzulketak ere ibilbide desberdinak eduki zitzakeen.
Emaztea hiltzerakoan seme-alabak adin-txikikoak baziren, senarrak mantentzen zuen
dotea, betiere seme-alaben tutoretzat eta hezkuntzaz arduratzen bazen. Hala ere, kontuan
hartu behar da ezin zuela dotea saldu. Aldiz, senarra hiltzekotan, emaztea doterik gabe
gera zitekeen. Adibidez, izan zitekeen ama ez izatea tutorea (gizonezkoa izan behar
baitzen) eta dotea seme-alaben biziraupenerako beharko litzatekeela argudiatuz,

emazteari haren dotea kentzen zitzaion (Armesto, 2022, 210-218).

Ondorengotza legeak direla eta, Bizkaian eta Gipuzkoan, oinordeko unibertsala

izendatzeko aukera zegoen, genero-mugarik gabe. Hala ere, 1485ean Errege Katolikoek

19



emandako Erret Zedularen bidez emakumeen eskubide hori zigortua izan zen, gizonen
aldeko lehentasuna ezarriz. Aitzitik, 1615ean Felipe Ill.ak emaniko Errege Aginduak
bestelako irizpidea ekarri zuen: maiorazkoaren oinordetzan, lerro eta gradu hurbilagoko
emakumeak lehenestea gomendatu zen, maiorazkotik urrun zeuden gizonezkoen kaltetan
(Aragodn, 201, 51). XVI. mendearen testuinguruan, Gaztelako zuzenbidearen eragin gero
eta handiagoa eta hiritartzearen hazkundea zirela medio, hainbat gipuzkoarrek beraien
auziak Gaztelako Zuzenbidearen arabera epaituak izatea eskatu zuten. Hala, arriskuan
jarri zen Gipuzkoako gizarte egitura tradizionala eta emakumeen boterea eta rol soziala
nabarmen murriztu zituen, Gaztelako Zuzenbideak emakumeak oinordeko gisa
izendatzea debekatzen baitzuen (Ayerbe, 2022, 148; Millan de Silva, 2015, 222). Toroko
Legeen arabera, gurasoen herentzia bost zatitan banatu behar zen. Zati horietatik lau,
derrigorrez, oinordekoentzat gordetzen ziren; bosgarrena, berriz, gurasoek nahi zutenari
eskaintzeko aukera zuten, zati hori “hobekuntza” gisa ezagutzen da. Honela, doteen bidez
hobekuntzaz baliatzeko aukera sortu zen, oinordeko jakin baten egoera hobetuz eta

familia-estrategiak indartuz. (Ortego, 2003, 104-105).

Gaztelako Zuzenbidearen eta Gipuzkoako ohituren arteko talka ez da soilik eskubide-
arloko gatazka gisa ulertu behar, baizik eta testuinguru orokorrago batean kokatu behar
da: euskal kulturak pixkanaka higadura gero eta handiagoa pairatu zuen, azkenean
mendekotasun egoerara kondenatuz. Bestalde, nagusi ziren gizarte-talde minoritarioaren
gaztelar kulturak protagonismo gero eta nabarmenagoa eskuratu zuen, botere-
harremanetan bere nagusitasuna sendotuz (Madariaga, 2001, 204). XVI. mendearen
amaierarako, Gipuzkoako Batzar Nagusiek ahalegin berezia egin zuten Zuzenbide Forala
finkatzeko, eta, horren bidez, Erregearen oniritzia lortu nahi izan zuten, foruak erreinuko
lege orokorraren gainetik kokatzeko eta lege-maila ofiziala eskuratzeko. Hala, XVI.
mendetik aurrera argi antzematen dira bi zuzenbideen arteko gora-beherak eta tentsioak,
batetik foru-ohituretan errotutako sistema juridikoaren eta, bestetik, Gaztelako zuzenbide
orokorraren artean (Ayerbe, 2022, 148), Gaztelako zuzenbideak aurrera egin arren,

oinordekoaren hautapen askea Aro Moderno osoan mantendu zen (Aragon, 2012, 33).

5. Garaiko ideologia: “Diskurtso moralak eta generoaren kontrola”

Europako kulturan emakumearekin guztiz loturik egon diren hainbat elementu ditugu,

tartean emakume hauen eginbeharra, etxearekin eta familiarekin guztiz lorturik zegoen;

20



bestetik, feminitatea ere emakumearekin zurrunki loturiko ezaugarria izan da. Halako
elementuek, ideologia edo pentsamendutik eratorriak direnek eguneroko bizitzan eta
emakumeen (zein gizonen) errealitatean berebiziko eragina eduki dute (eta dute oraindik
ere) (Oliveri, 2006, 40). Ideologia eta legeak askotan bat datozela ulertuz, ez da
harritzekoa biek maila degradatuan kokatzea emakumea, ohikoak izanik “ar osatugabea”,
“umetoki ibiltaria” edo “jaunaren etxean modu iragankor batean igaroko den arrotza”
gisako izendapenak (Azpiazu, 1995, 43). Orokorrean, XVI. mendean, sexu femeninoaren
ahuleziaz hitz egiten zuten tratatu filosofikoek, moralek edo ordenamendu juridikoek.
Tartean, jada aipatutako Alfonso X.aren partidak genituzke, emakumeen ahalmenak
mugatzen zituztelarik (Fraile, 2004, 74). Aldi berean, Alfonso X.ak bere Cronica General
lanean emakumeei buruz honela mintzatu zen: «Confundimiento del hombre, bestia que
nunca se harta, cuidado que no tiene fin, guerra que nunca queda, peligro del hombre

que no teme en si mesura» (Armesto, 2022, 201).

Aro Berriko pentsamendua ulertzeko idatziak ezinbesteko oinarri eta tresna dira. Ildo
beretik, kontuan hartu behar da kristautasunak eragin mugaezina zuela bizitzako eta
gizarteko arlo guztietan; izatez, erlijioaren eta politikaren arteko mugak ez ziren gaur
bezain garbi marrazten. Heziketa liburuetan, sermoietan edo tratatuetan emakumeei
eskainitako pedagogiak garrantzia berezia hartu zuen. Horren lekuko dira hainbat obra
eta egile nabarmen: Don Juan Manuelen gogoetak, Don Alvaro de Lunaren aholkularitza
liburuak, Rodriguez del Padronen edota Diego Valeraren idazkiak, eta Francesc
Eiximenisen Libre de les dones, Isabel Gaztelakoaren aginduz gaztelaniara itzulia eta
Carlos L.aren aroan Carro de las Donas izenarekin argitaratua. Horiei gehitu behar zaizkie
Enrique de Villenaren Los doce trabajos de Hércules, Diego de Valeraren Tratado en
defensa de virtuosas mugeres, eta, batez ere, Fray Martin de Cordobaren ezagunenetako
lana, El jardin de las nobles doncellas, emakume nobleen heziketa eta bertuteen inguruko

gogoeta sakona eskaintzen duena (Lopez-Cordon, 1994, 87).

XVI. mendean emakumeen heziketaren inguruko lan garrantzitsuenetarikoak idatzi
ziren gaztelaniaz. Aipagarrienetako bat Joan Luis Vivesen ezagunena, Instruccion de la
mujer cristiana izan zen. Aldi berean, Pedro de Luxanen Coloquios matrimoniales,
Vicente de Mexiaren Saludable instruccion del estado de matrimonio eta Fray Luis de
Leonen ospetsua, La perfecta casada aipatu behar dira. Hala ere, horiek ez ziren liburu
bakarrak izan, zerrenda luzea baitzegoen eskuragarri, besteak beste, Juan de la Cerdaren

Libro intitulado vida politica de todos los estados de mujeres, Alonso de Andradaren

21



Libro de la guia e imitacion de Nuestra Seriora, edo Pérez de Moya eta Juan de Mora,
hurrenez hurren Varias historias de santas e ilustres mujeres eta Discursos morales lanen
egileak. Ez dira, hala ere, ahaztu behar Dofia Maria de Guevararen Desengaiios de la

Corte y mujeres valerosas, emakume batek idatzitakoak (Lopez-Cordon, 1994, 87-88).

Testuinguru horretan, argi geratzen da literatura eta tratatu hauek ez zirela soilik
irakurgaiak. Gizartea bera arautzeko tresnak ziren, ordena soziala justifikatzeko eta
bertute eredugarriak belaunaldiz belaunaldi transmititzeko baliabideak. Horrela,
gizabanakoaren heziketa eta erreinuaren sendotasuna elkarri loturik agertzen ziren,
idatzizko hitzak gizartearen arkitektura moral eta politikoaren parte bihurtuz (Lopez-
Cordon, 1994, 87-88). XVII. mendean, emakumeei zuzendutako moral katolikodun
sermoi asko idatzi ziren. Liburu horietan ezkondutako emakume, birjina, alargun eta moja

perfektuak irudikatzen ziren (Roquero, 2019, 23-24 eta 43).

Ideologia horren oinarrian indarkeria estruktural irmoa zegoen, emakumeen bizitza
eta askatasuna baldintzatzen zituena. Emakumeek gizonezko bati men egin behar zioten
derrigorrez, eta mendekotasun hori gizartearen egitura beraren parte zen. Indarkeria ez
zen kasu isolatuetan agertzen, baizik eta ohitura eta jardunbide-sistema zabal batean
txertatua zegoen. Kalean zein etxe askotan, senarren autoritatea ez ezik, apaizen agintea
ere emakumeen aurka gauzatzen zen, haien ahotsa eta erabakitzeko ahalmena
sistematikoki isilaraziz (Azpiazu, 1995, 212-213). Moralistek senarrari eta aitari
emakumezkoak jotzeko baimena ematen zieten bitartean, isiltasuna eta otzantasuna ziren
indarkeria-egoerak saihesteko emakumeei ematen zizkieten bi aholkuak. Aitortza-
eskuliburu eta moral-liburu gehienak bat zetozen senarren edo aiten zigorrekin. Honakoa
zioen aurretik aipatutako Luis Vivesek: “Emakumeak ez du erantzungo, eta ez du haserre
hitz egingo, zuhurtasunez eta atsedenez ez bada, bere suminak ez baitu inoiz haserrea
baretzen” (Roquero, 2019, 97). Hitz horiek ondo islatzen dute garaiko pentsamolde
patriarkalaren izaera: emakumeak bere sufrimendua isildu eta bere emozioak kontrolpean

edukitzera kondenatuta zeuden, gizarteak eta moralak ezarritako moldeekin bat etorriz.

Bestalde, garaiko tratatuetan emakumeen sexualitatea behin baino gehiagotan
plazaratutako gaia izaten zen. Honela, tratadista espainiarren obsesio sakona zutela esan
daiteke ezkondu gabeko emakumeen eta alargunen sexualitatea zaintzeko. Emakume
hauek, ugaltzeko aukerarik ez zutenez, desorekak sexualak izateko joera zutela uste zuten,

eta joera hori nahi sexualarekin lotzen zuten. Portaera horiek, gainera, histeria izenez

22



ezagutzen zen ustezko gaixotasunarekin lotzen zen. Argi dago garaiko pentsamolde
patriarkalak, medikuntza bera ere beregain hartu zuela, azken finean, emakumeen
gorputza eta sexualitatea kontrol soziala mantentzeko erabili ziren (Nausia, 2006, 242-

243).

Iritzi hauen aurrean nolako erreakzioak egon ziren jakitea, aldiz, ez da hain erraza,
hala ere, Cristine de Pizan idazleak XIII. eta XV. mendeen artean zabaltzen hasi zen
diskurtso misoginoen inguruan honakoa idatzi zuen, garaiko herritarren zati batek

behintzat haren pentsamendua parteka zezakeelarik:

“Me preguntaba cuales podian ser las razones que llevan a tantos hombres, clérigos y
laicos, a vituperar a las mujeres, criticandolas bien de palabra bien en escritos y
tratados. No es que sea cosa de un hombre o dos, ni siquiera se trata de ese Mateolo,
que nunca gozard de consideracion porque su opusculo va mds alla de la mofa, sino
que no hay texto que no esté exento de misoginia. Al contrario, filosofos, poetas,
moralistas, todos (y la lista seria demasiado larga) parecen hablar con la misma voz
para llegar a la conclusion de que la mujer, mala por esencia y naturaleza, siempre se

inclina al vicio” (Armesto, 2022, 199).

Esan moduan, katolikotasuna arlo publiko zein pribatuan zeuden, ondorioz,
Antzinako Erregimenean, bekatuaren eta delituaren kontzeptuak estuki lotuak zeuden.
Delituen larritasuna ez zen soilik legearen arabera neurtzen, baizik eta haien dimentsio
moral eta erlijiosoaren arabera; aginte zibilak nahiz erlijiosoak helburu bera zeukaten,
ongia eta gaizkia katolizismoaren printzipioen arabera definitua defendatzea. Jokabide
ezkorren zuzenketari dagokionez, gizonen eta emakumeen artean zigor edo ondorio
desberdinak ezarri zen. Gizonak beraiek burututako ekintzen arabera epaitzen ziren, baina
emakumeen kasuan, haien portaerek gizartearen moral publikoan zuten eraginagatik ere
egiten ziren erantzule. Elizak arreta berezia jarri zuen garaiko “bekatu publikoak”
desagerrarazteko, hau da, gizartean eskandalua sortzen zuten portaerak saihesteko. Hala
ere, maizago, termino horrek ezkontzatik kanpoko harremanei egiten zien erreferentzia,
eta kasu horietan errua emakumeek zuten; ez ziren soilik haien bekatuaren erantzule,
baizik ere, gizonek bekatua egitearen errudun eta eragiletzat hartzen ziren (de las Heras,

2014, 417).

Bekatu publiko horiei aurre egiteko, aginte zibila eta elizakoa elkarlanean aritzen

ziren. Ondorio argi bat ekarri zuen honek, emakumeen gorputza eta autonomia

23



kontrolatzea, irizpide moral eta juridikoen bidez, gizarteak onartutako ordena eta “bide
zuzena” bermatuz. Aldi berean, emakumea izaki txiki eta babesik gabe gisa antzematen
zenez, familiako gizonen zaintza eta babesa behar zuten. Ondorioz, emakumeek ezin
zituzten kartzela-zentroak zuzendu; kontrola, oro har, elizgizonen esku geratu zen (de las

Heras, 2014, 424-425).

Alargunen kasuan, haien irudiak mesfidantza handia pizten zuen garaiko gizartean.
Legegileek, moralistek eta eliz agintariek arreta berezia jarri zioten emakume talde honi.
Askotan, gizonezko baten kontrolpetik kanpo egoteak gizonen kontrako mehatxu gisa
ikusi eta ezinegona sortzen baitzuen. Garaiko pentsamoldearen arabera, gizonak ziren
emakumeen ohorea eta zintzotasuna bermatzeko arduradunak, eta alargunen kasuan, ez
zuten halako figurarik. Hortaz, legegileek emakume hauek egoera ahulean geratzen zirela
kontuan hartu zuten; ondorioz, alargunaren irudiari hainbat abantaila esleitu zizkioten;
horien artean, lan-arloari, prozesu judizialei eta ondorengotza-eskubideei lotutakoak
nabarmentzen ziren, emakumeen babes eta duintasun soziala bermatzeko helburuarekin

(Nausia, 2006, 233).

6. Izena eta izana: emakumeen presentzia dokumentuetan

6.1.Sarrera

Iruditeria kolektiboak iraganeko emakumea etxetik kanpo lanik egiten ez zuen norbait
bezala aurkezten duen arren, dokumentazioak argi erakusten du emakumeek lan asko egin
zutela, etxe barruan, baita etxetik at ere. Egia da, zenbaitetan, ez zituztela gizonen lan
berberak egiten eta askotan baldintza ezberdinetan jarduten zutela, baina lan-munduan
presente egon ziren. Gainera, ez zaie balorea kendu behar emakumeek egin zituzten lanei
emakumeen lanak zirelako, eta ez zaie garrantzi gehiago eman behar “gizonezkoen lanei”
tradizionalki lan gisa definituak izan diren bakarrak izan direlako. Besteak beste,
emakumezkoei esleitzen zitzaizkien lan batzuk nabarmentzen dira, hala nola erditzean
laguntzen zuten emaginena. Gainera, Aro Berrian erditzeei buruzko hainbat eskuliburu
argitaratu ziren —tartean Damian Carbon Malferiten Libro del arte de las comadres,
madrinas y del regimiento de las prefiadas y paridas y de los nifios (1541)—, baina
azpimarratzekoa da emaginak praktikan gehiago trebatu zirela, ez hainbeste teoriaren
bidez. Honek erakusten du emakumeek euren jakintza eta trebetasunak praktika zuzenean
eskuratzen zituztela, eta haien lana gizartean eta komunitatean funtsezkoa izan zela
(Intxaustegi, 2024, 24-25).

24



Honela, garaiko pentsamenduak esaten zuenaren kontra eta legeek lortu nahi
zutenaren kontra, praktikan egoera eta kasu anitzak bizitu ziren. Askotan, teoriaren eta
praktikaren arteko alde nabarmena ikus daiteke. Honela, emakumeek hainbat eremutan
jardun zuten, bereziki ondasunen kudeaketan. Emakume jabeak egon ziren, etxebizitzak,
negozioak, ontziak, burdinolak, errota edo lur- eta ondasun higiezinak zituztenak.
Ondasun horiek, haien propietate ziren aldetik eta emakumeak jabeak, kudeatu, defendatu
eta zaindu zituzten. Ondasunetako bat mehatxupean zegoenean, ez zuten zalantzarik izan
justiziara jotzeko, edo esku-hartze eta baliabide guztiak erabiliz beren ondasunak galtzea
saihesteko ahaleginak egin zituzten (Galdés, 2012, 84). Emakumeek ez zuten soilik
ondasun higigarri eta higiezinen gaineko agintea; izan ere, euren familien ohorearen
zaintza ere bere gain hartu zuten behin baino gehiagotan. Emakume askok justiziara
jotzen zuten, seme-alabaren bat iraindu edo kaltean jasan ezkero, beti familiaren izena eta
duintasuna babestu nahian. Ildo beretik eta ondorioz, kasu ugarik erakusten dute
emakumeek, garaiko egiturak eta mugak gorabehera, beren eskubideak eta familiaren

ohorea defendatzeko gai izan zirela (Galdos, 2021, 85).

Euskal Herrian, testuinguru anitzak daude, hala ere, itsasoak eragin handia eduki zuen
familia askotan. Honela, emakume batzuek paper garrantzitsua izan zuten itsas
merkataritzan. Batez ere, ontzien jabe izateagatik, haien fletamenduan inbertitzeagatik
edo zenbait produktu inportatzeko edo esportatzeko negozioak zuzenean kudeatzeagatik.
Kasu batzuetan, ez dago argi emakume horiek ezkonduta ala alargun ziren, baina
alargunak izan ziren batez ere, jarduera horietan aritu zirenak. Zenbaitek atzerritarrekin
egin zituzten negozioak, merkataritza egitera Euskal Herrira etorritakoekin, bitartekari
lanetan arituz. Adibidez, 1520. urtean, Zumaiako bizilagun zen Maria de Argayanek dugu

adibide (Castrillo, 2021, 304-306).

Bestalde, iturri historikoek baieztatzen dute emakumeak Euskal Herrian Erdi Aroaren
amaieran burdinaren industriaren finantzaketan, itsas merkataritzaren sustapenean eta
produktuen inportazio zein esportazioan jardun zutela. Emakumeen kopurua txikiagoa
zen gizonezkoena baino, baina batez ere alargunek esku hartze aktiboa izan zuten
negozioetan. Parte-hartzeko bide ezberdinak erabili zituzten emakume hauek, tartean,
senarrekin batera aritzen ziren, beste batzuk bakarka, batez ere alargundu ondoren.
Askotan beren sexurako babesa eskaintzen zuten legeei uko egiten zieten kontratuak

sinatzeko. Gehienek ez zekiten idazten eta ez zuten bidaiarik egiten, baina horrek ez zien

25



parte-hartzea ekidin, gainera esan daiteke, emakumeen presentzia ohikoagoa izan zela
iturrietan agertzen dena baino. Merkataritzan aritzen ziren emakumeek senide
gizonezkoekin zuten harremana ezinbestekoa zen beren prestakuntzarako. Haien
jarduera, neurri handi batean, familia, nortasun eta lege-faktoreen menpekoa zen. Nahiz
eta legeek zenbait muga ezarri, emakumeek bazituzten hauek gainditzeko bideak,
adibidez senarren baimen orokorrak edo lizentziak erabiliz. Sarri, emakumeek negozioak
jarraitzen zituzten senarra hil ondoren, eta horrek erakusten du aurretik ere modu aktiboan
parte hartzen zutela, bestela ezinezkoa izango baitzen negozioak martxan eta ongi
jarraitzea gaiari buruz ezer jakin gabe. Era berean, ondarearen titulartasunak edo senarrak
ondasunak erabiltzeko behar zuen baimenak eman izanak emakumeen esku-hartzea
ahalbidetzen zuen. Azkenik, inguruko gizonezkoek ematen zuten konfiantzak eta
emakumeen izaera zein gaitasunek ere baldintzatzen zuten haien jarduera komertziala
(Castrillo, 2021, 208-311). Ondorioz, testuinguruaren arabera, emakume bakoitzak bizi
zuen egoeraren arabera eta zituen lagun-sare edo konfiantza-sareen arabera egoera
desberdinak egongo ziren, betiere ohoreak, errespetuak eta ohiturak garrantzia zuten aldi

berean.

6.2.Francisca de Lerchundi:

XVII. mendeko Getariarekin loturiko artxiboetan murgiltzerakoan, herriko eguneroko
bizitzaren xehetasunak eta bizitzaren pasarteak ageri zaizkigu. Izan ere, paper zahar
horietan ez ditugu datu administratibo hutsak aurkitzen; aldiz, garaiko biztanleen ahots
ahul baina etengabea entzun daiteke bertan. Seguruenik orain arte entzun ez diren pasarte
eta bizipen hauetatik, historia berreskura daiteke, orriei hautsa kendu eta ezkutuan egon
den historia azaleratuz. Izen propio batzuk behin eta berriz agertzen dira eta horien artean
bada bat arreta berezia pizten duena: Francisca de Lerchundi. Haren inguruko aipamenek
aukera ematen digute garaiko emakume baten presentzia eta rola hobeto irudikatzeko,
baita Getaria eta Zarautz artean zuen lotura ezagutzeko ere. Francisca de Lerchundiren
bizitza abiapuntu hartuz, XVI.mendearen amaieran eta XVIl.mendearen hasieran bizitu
zen emakumea izan zen, Getarian hain zuzen ere. Honakoa dio 1603ko otsailaren 13ko

artxibo batek haren jatorriaren inguruan:

26



“(...) yo doria Francisca de Lerchundi viuda del general Antonio de Urquiola

difunto vezina de las villas de Guetaria y Carauz (...)".

1603ko beste dokumentu batean? jasotako deskribapenak garaiaren testuingurura
eramaten gaitu, Felipe IIl.aren erregealdi betean kokatuz “(...) el rey don felipe nuestro
senior tercero de este nombre (...)”. Orri horietatik abiatzen da Lerchundiren bizitzara
hurbiltzeko atea. Emakume honen eta Getariaren arteko lotura argia da, honakoa dio
1603ko dokumentuak: (...) vezina de las villas de guetaria y carauz la muy noble e muy

leal provincia de guipuzkoa del reino de castilla (...)".

Franciscaren izena jada 1573ko martxoaren 23ko dokumentu® adierazgarri batean
agertzen zaigu. Eskuz idatzitako dokumentu zahar honek, XVII. mendeko Gipuzkoan
kokatua, Julian de Honsain eta Lerchundi ahizpak (Francisca eta Maria Juanes) elkartu
zituen. Bestalde Julian genuke, Martin Ruiz de Honsain izeneko adingabearen ordezkari
gisa eta Juan de Lerchundi fidatzaile gisa; Martin bere ama Maria Ochoa de Segurolaren
ondorengoa zen. Lerchundi ahizpak, berriz, Ana de Segurolaren alabak ziren 1. irudian
ikus daitekeen modura. Testuan zuzenean adierazten ez den arren seguruenik Maria
Ochoa de Segurola eta Ana de Segurola ahizpak izango ziren. Izan ere, biek Segurola
abizena daramate, biek herentzia beraren gaineko eskubideak transmititzen dituzte eta
dokumentuak arbaso komun berberekin lotzen ditu. Hala ere, testuak ez du hori espresuki
adierazten, beraz ez da guztiz ziurtzat jo behar. Baliteke, adibidez, bata Blas Gonzalezen
alaba zuzena izatea eta bestea biloba, edo Segurola familiaren baitan beste ahaidetasun

mota bat izatea.

Auzia Urragako etxea eta haren ondasunak nork jaso behar zituen erabakitzeari
buruzkoa zen. Jatorria familia bereko arbasoetan zegoen, Blas Gonzalez eta Maria* (edo
Magdalena) haren emaztea izandakoetan. Epaiketak eta gatazkak saihesteko, aldeek
akordio bat egin zuten. Honela, Julidnek, Martin Ruiz ordezkatuz eta fidatzaileekin

batera, diru kopuru bat eta altzariak ordaindu behar zizkien Lerchundi ahizpei; trukean,

! Archivo Historico Provincial de Gipuzkoa-Gipuzkoako Probintziako Artxibo Historikoa (AHPG-
GPAH), NOT 2/3027, A:17r-18r

2 AHPG-GPAH, NOT 2/3027, ff.:162v-164v

3 AHPG-GPAH 2/3000,ff:29trisr-30v

4 Testuan bere izena ez da ongi antzematen, bi hipotesi mantentzen dira: Maria edo Magdalena

27



ahizpek beren eskubide hereditarioak laga zizkioten Martin Ruizi. Horrez gain, hainbat

berme juridiko, uko formal eta zin idatzi ziren akordioari balio osoa emateko.

Maria/Magdalena (Urraga
etxearen oinordeko)

I Juan de Lerchundi
(fidatzailea)

Blas Gonzalez _—

Ana de Segurola Marsligligfaa e l
| Julian de Honsain
| | / (Marin Ruiz de
. . Honsainen
Francisca de Maria Juanes de Martin RU:IZ de ordezkaria)
Lerchundi Lerchundi y Honsain

Segurola

1. Irudia. Ekintza ekonomikoaren eskema. Autoreak egina.

Testu honek garaiko emakumeen inguruko informazio ugari eskaintzen digu. Alde
batetik, emakumeak oinordeko legitimo gisa agertzen dira. Francisca eta Maria Juanes de
Lerchundi beren ama (Ana de Segurola) eta aiton-amonen oinordeko gisa azaltzen dira.
Honek erakusten du emakumeek ere bazituztela ondasunak jaso, erreklamatu eta
transmititzeko eskubideak, Penintsulako beste lurralde askotan gizonezkoei lehentasuna
ematen zitzaien bitartean. Hala ere, ezkondutako emakumeen muga juridikoak ere argi
eta garbi geratzen dira. Testuak dioenez, eskubideen lagapena formalizatzeko, Maria
Juanesek senarraren lizentzia maritala behar izan zuen. Horrek garaiko lege-araubidea
erakusten du, izan ere, emakume ezkonduek gaitasun juridiko mugatua zuten, senarraren
menpe zeudelako. Hirugarrenik, testuak emakumeen pisu sinbolikoaren eta sozialaren
berri ere ematen digu. Kasu honetan, Urraga etxea da gatazkaren erdigunean dagoena;
ezin zaio garrantzirik kendu etxe hori emakumezkoen lerroaren bidez iritsi izanari testuan
aipatzen den uneraino (Maria Ochoa eta Ana de Segurolaren bidez). Hala ere, azken
emaitza benetan adierazgarria da; izan ere, akordioaren bidez, ondarea adin txikiko
gizonezko baten, Martin Ruizen, eskuetan kontzentratu zen. Hala ere, ezin da ukatu
ondasun hori emakumezkoen bidez transmititu zela. Argi geratzen da negoziazioan
egondako desoreka: Lerchundi ahizpek diru eta altzari trukean utzi behar izan zituzten

beren eskubideak. Hortaz, nahiz eta legeak eta ohiturak emakumeak oinordeko izatea

28



onartu, praktikak anitzak ziren eta kasu honetan gertatutakoak eta botere-harremanek
gizonen aldeko joera erakusten dute. Ondasun garrantzitsuenak gizonaren inguruan bildu
ziren, emakumeak ordain ekonomiko batez konpentsatuz. Azken finean, testu honek
familiaren arteko tentsio une bat islatzen du. Emakumeek oinordeko izateko eskubidea
zuten, baina euren askatasun juridikoa eta ekonomikoa senarren, fidatzaileen eta

notarioen esku geratzen zen.

Ildo honetatik, dokumentu honek bi aurpegi kontrajarri agerian uzten ditu. Alde
batetik, emakumeek oinordeko izateko aitortza legala agerian geratzen da, Penintsulako
beste toki batzuetan baino gehiago; bestetik, egitura patriarkalak eta emakume eta
gizonen arteko desorekak, emakumeen autonomia mugatzen zuen, ondasunak

gizonengan kontzentratu baitziren kasu honetan behintzat.

Artxiboetara itzuliz, bertan gordetako aipamen ugariek argi uzten dute Lerchundi ez
zela oharkabean igaro, baizik eta presentzia garrantzitsua izan zuela bai Getarian baita
bere inguruko komunitatean ere. Haren senarraren inguruan hainbat ikerketa burutu dira,
nahiz eta Francisca beraren izena oraindik nahiko ezezaguna izan. Haren senarra, Antonio
de Urquiola (1536-1600), XVI. mendearen lehen erdian Getarian jaioa, itsas gizon eta
ontzigintza arloko pertsona garrantzitsua izan zen. Kargu ugari bete zituen; tartean,
Getariako alkate (1577), Gipuzkoako diruzain (1580), eta Santiago (Urola ibaia) zein
Pasaiako ontzioletako zuzendari. Kantabriako Esquadrako jenerala izendatu zuten, eta
1597an Lezon galeoiak eraikitzeko zuzendari bilakatu zen. 1598an Gipuzkoako "ontzi eta
landaketarako lantegiaren" gainbegirale (superintendente) izendatu zuten, eta 1600ra arte
aritu zen karguan eta urte berean hil zen Madrilen. (Basurto eta Montoya., 2018, 141-
142). Azpimarragarria da Antonio de Urquiolak garaian eduki zuen garrantziak, haren

postu eta familia hierarkia medio, ez zuela Franciscaren irudia itzalpean utzi.

Hainbat dokumentutan Franciscak bere buruaren izenean jarduten du, senarraren
baimenarekin gehienetan, beti Antonio de Urquiolarekin zuen harremana idatzietan
azpimarratuz. 1595eko irailaren 6ko testuan® argi geratzen da Franciscak salmentak
egiteko zuen gaitasun eta batez ere aukera, kasu honetan senarraren baimenarekin.
Gainera azpimarragarria da salmenta-erosketa ekintza hau bi emakumeen artean burutu
zela, haien ahalmen ekonomikoen eta halako ekintza ekonomikoak burutzeko zuten

aukera azaleratuz. Aldi berean ahalmen ekonomikoaren berri ere ematen digu, emakume

> AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v

29



hauek elkarren artean negozioak egiteko ahalmena baitzuten, ondorioz, ez ziren soilik
gizonezkoen presentziaren edo haien artean gauzatzen ziren ekintzak. Horrelako agiriek,
beraz, garai hartako emakumeen errealitate konplexua eta askotarikoa erakusten dute.

Zehazki honela agertzen da lehen mailako testuan:

2. Irudia. Dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v.

“Venta q doria Francisca de Lerchundi haze a Magdalena (...)

doria Francisca de Lerchundi vezina della [Zarautz] y de la de guetaria muger

legitima del general Antonio de Urquiola

por siy en nombre del por virtud de su poder y licencia marital(...)”.

2.irudian ikus daitekeen zati horretan dago gakoa, izan ere, Lerchundik gaitasuna
eduki arren, ekintza zehatz honetarako behintzat haren senarraren baimena edo lizentzia
maritala behar zuen. Gogora dezagun ezinbestekoa zela emakumeentzat lizentzia hau
jarduera juridikoak burutu ahal izateko (Toroko legeek hala ezartzen baitzuten). Lehen
mailako dokumentuaren hurrengo orrietan lizentzia bera dago, 3. irudian ageri dena hain

zuzen ere, eta bertan azaleratzen da hain zuzen ere, lizentzia hau ematearen arrazoia:

30



v -

} j/d/zd" Aét :Z;;/:' S rsen como voehrboeode, s&; uuﬁ. If;ﬂ\,
]mmz/ ez 2srmd: iz :w.fafor“m ,»:d fa&é n-a,.
s é
ﬁ‘k’fﬂ‘ii ’”7/“”‘ m‘” 4/.;&’(11;1‘7 ""“”"1&!1/ "j{( Ju“u’l‘\‘
\ ’/W{ﬂ Pt /‘p }d/'{/{d&ﬂ:‘jéuf/dbé;ﬂﬂ Yeump) az’o /:/lb
7&2‘ m)/éz/{w& o z.mwmw)y.u.z By 14/1 ,70 ,{),

(- ; “1«7 ‘ﬂrr/.':r(znd /mn'lét[ (/T’f?'ﬂ“’ 14’ é@\z‘;ﬂfm ffgu )

- ﬁzém;ﬁ PLFEY .fztaréﬂl W:m?m: I, ,,,,,; 1 L3P s 0
A /.’ presmld L2 /0‘{&’-’ %Mﬂ&t‘/o ﬂ.2/4l3 /j ;)44 _/?tau(r 2
m'r

wbyar 57 / /jz’ut' a.r Zruales ;;(? d//bﬂé’;ﬁaé
MA;

-

-k

t’.o./za b 088 gLeSe e dewion [& 7é éx 711:&;' /agr:wzacx ~
e L '//zz z’.zn}aé:m/ /m/Z;u Zea. 7440/:::;:;1 ;’:’?fﬂddﬂﬂtﬂd’l !

e T TG

3. Irudia. Lehen mailako dokumentua. AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:254v-259v

“Sepan quantos esta carta de poder vieren como yo Antonio de Urquiola capitan
general dela armada del rey nuestro serior conque oy he salido del puerto
del pasaje para yr en su real servicio. Vezino de la villa de guetaria
otorgo y reconosco por esta carta q doy todo mi poder cumplido libre
v bastante quanto es necesario para valer e yo lo tengo y puedo
dar con licencia marital en forma a bos dona francisca de lerchundi mi
legitima muger que estais ausente para que por mi y en mi nombre e como
vo mismo lo podria presente siendo podais pedir y demandar, recivir e

cobrar en juicio (...)"

Hortaz senarraren ausentzian emazteak zuen haren boterea, izan ere, alarguntasunak
eta senarraren presentzia ezak emazteei eskubide eta ahalmen gehiago ematen zizkien.
Kasu zehatz honetan, senarra erregearen zerbitzuan luzaroan kanpoan egoteak emazteari
eguneroko ardura ekonomiko eta legalak bere gain hartzea eskatzen zion. Honek
Francisca komunitatean benetako administratzaile gisa kokatzen zuen. Honela, Getaria
kostako herria izanik gizonen ausentzia ohikoa zen, arratza herriaren oinarrietako bat
baitzen. Formalki, baimen horrek emakumea senarraren menpe jartzen du, baina
praktikan aukera berriak irekitzen zizkion. Francisca de Lerchundik auzitan demandak
jrri, kobratu edo negozioak kudea zitzakeen bere senarraren izenean, eta horrek

nolabaiteko autonomia praktikoa ematen zion.

31

o




Boterea, aginpide bezala ere ezagutzen dena, kontratu bat da, non pertsona batek beste
bati ardura edo gaien kudeaketa esleitzen dion eta hark onartzen duen. Mota honetako
kontratuak XII. tituluko 20tik 25era bitarteko legeek arautzen zituzten, bostgarren partida
barruan. Boterea edo aginpidea bi motatan banatzen da: judiziala eta judizialaz kanpokoa.
Judiziala, pertsonaritza izenez ere ezagutzen dena, prokuradoreen ordezkaritza eta esku
hartzea judizioetan adierazten du. Judizialaz kanpokoa, bere forma dela eta, adierazgarria,
isila edo suposatua izan daiteke; luzeraren arabera, orokorra edo berezia; interesa duten
harremanengatik, doakoa edo ordainpekoa; erantzukizunen arabera, elkarlana edo
solidarioa; eta eraginkortasunaren arabera, bertan behera utzigarria edo ukiezina izan
daiteke. Botere kontzeptuaren barruan egin daitezkeen aginduetako bat beste batek

testamentua egiteko duen boterea da (Marchant eta Barrena, 2023, 131-132)

Aipatutako dokumentuaren egun bereko, hots, 1595¢eko irailaren seian, Pedro del
Puerto eta Francisca de Lerchundiren arteko salketa-erosketa baten dokumentua dugu °.
Lehenengoak, Balthasar eta Catalina de Culaica anai-arreben ordezkaria edo “curador”’ea
da. Izan ere, anai arrebek hogeita bost urte baino gutxiago zituztenez adin txikikotzat

hartzen ziren.

Aldiz, dakigunez, Franciscak haren senarraren izenean jarduten du ekintza honetan
ere. Balthasar eta Catalina Joan de Culaicaren eta Maria de Garmendiaren seme alaba
legitimoak ziren, baina Francisca eta Antoniorekin zituzten zorrak zirela eta, Pedro del
Puertok, haien izenean, zensoa ordaintze aldera, etxe bat saltzen dio Franciscari. Izan ere,
hainbat zenso zituzten ordaindu beharrak “un censo de siete ducados al afo” eta “otro
censo de viente cinco ducaods poco mas o menos” tartean. Testu honek curadoreen berri
ematen digu baita seme-alaba legitimoak edo orokorrean legitimitatearen garrantziaren
berri. Hau da, testu honek garai hartan adin juridikoaren muga zorrotz aplikatzen zirela
azaleratzen du eta legitimitatearen ideia funtsezkoa zela agerian geratzen da, bai auzi

ekonomikoetan, bai gizarte egituraketan.

Gainera, ikusten da Francisca de Lerchundi pertsonan joan zela hara “ y ella vino para
que con su presencia se pudiesen desacer dichos censos” haren mugitzeko autonomia,

autonomia orokorrean eta haren presentziaren garrantzia mahai-gaineratuz.

Aldi berean, zensoen ohikotasunaren berri ematen digu, baita Franciscaren

gaitasunaren berri ere, salmentak, tratuak eta zensoen amaierak finkatzeko. Zensoak

® AHPG-GPAH NOT 2/3018, A:260r-283r

32



egungo hipoteka-maileguen antzekoak ziren. Azken finean pertsonen edo erakundeen
arteko kontratuak ziren. Bertan, aldeetako batek diru-kopuru bat ematen zion besteari, eta
bigarrengoak bere gain hartzen zuen urteko zenbateko bat ordaintzeko betebeharra,
horretarako, jabetza bat kargatzen zuen berme gisa (Intxaustegi, 2019, 69). Badira
Francisca de Lerchundik burututako bestelako zensoen salmentak ere, tartean, 1595eko
martxoaren 28an burututakoa’, zehazki, Francisca de Lerchundik eta haren senarrak, hau
da, Antonio de Urquiola jeneralak burututakoa. Zensoa 7 dukatetakoa zen eta Chiirstoval

de Nembururi, Zarautzekoa zena, saldu zioten.

1583koak dira Franciskaren inguruan aurkitutako lehen bi dokumentuak, lehena
apirilaren 24koa® eta bigarrena maiatzaren 24koa’. Lehenengoan jada 1595¢eko testuak
erreferentzia egiten dion lizentzia maritala genuke. Bigarrena, hots, hilabete batera
burutua, Francisca de Lerchundik Maria Velez de Ologagaren alde eginiko “carga de
pago y finiquitoa” genuke, hau da, bi emakumeren arteko hitzarmena eta idatzia. Zehazki,
Francisca de Lerchunck, bere senar Antonio de Urquiolaren ahaldun gisa, Alcolaras de
Suso orubeko Maria Vélez de Oldgagaren alde emandako ordainketa-gutuna eta kitapena

da, betebehar batengatik zor zien diruaren zati batena.

Egia da, berriz ere Franciscak bere senarraren izenean jarduten duela baina honek ez
dio garrantziarik kendu behar. Gizarte patriarkal batean gaudela duda ezina da, emazteak
gizonaren baimenik gabe ezin baitu jardun. hala ere, azpimarragarria da emakume hauek
burututakoa. Gainera, Maria Velez de Ologaga Alcolards de Suso “casa solar” aren
etxekoandrea dela dio, horrek dakarren garrantziarekin. Ordainketa honen zergatia dela

eta “ relativa a parte del dinero que les debia por una obligacion” aipatzen da.

Franciscak haren bizitzan zehar hainbat ordainketa burutu zituela agerikoa da, tartean
1595eko martxoaren 28ko dokumentuan'® aipatzen dena'! edo urte bereko apirilaren 8ko
idatzian aipatzen dena genituzke. Lehenak Ana de Ausoroechea andreak, Joanes de
Ybaietaren emazteak eta ahaldunak, Zarautzekoak, eta Francisca de Lerchundik, Antonio
de Urquiola jeneralaren emaztea eta Baltasar de Urquiolaren ama denak, emandako
ordainketa-gutuna da. Ordain gutun honek, Joanesek Cadizen Baltasar jaunari egindako

mailegu bati eta Joanesek jeneralari bizkotxo baten bidez zor zion diruari egiten diote

7 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:63v-67r
8 AHPG-GPAH NOT 2/3008,A:51r-52r
® AHPG-GPAH NOT 2/3008,A:69r-70r
10 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:67r-69r
11 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:74v-75r

33



erreferentzia. Ordainketa honen artxibo honek Franciskaren semearen berri ematen digu,
jada ez da soilik haren senarraren arabera definitzen baizik eta haren semeak ere haren
izatea definitzen du. Honek informazioa ematen digu amatasunaren garrantziaren
inguruan, eta kasu zehatz honetan Franciscak haren bizitzan zehar, gutxienez seme bat
eduki zuela mahai gaineratzen du. Bigarren idatzia ere ordainketa-agiria eta kitapen-
agiria da. Kasu honetan, Joanes de Gurmendi Donostiako bizilagunak eta bere anaia
Andres de Gurmendiren lagapen-hartzaileak, Julidn de Onsain jaunaren alde emandako
ordainketa-gutuna eta kitapena da. Antonio de Urquiola jeneralak eta Francisca de

Lerchundi Andresen alde ezarritako errolda baten etekinei buruzkoa.

1601eko abenduaren 30eko idatzia ere'? ordainketa gutun eta kitapena da. Kasu
honetan, Pedro del Puerto Balthasar de Culayca zenaren eta haren arreba Catalina de
Culaycaren curadoreak Francisca de Lerchundi Antonio de Urquiola jeneralaren
alargunaren alde emandako ordainketa-gutuna eta kitapena da, Ygoguindeguiren etxea
saltzeagatik zor zieten diruari buruzkoa. Testu honek, ekintza ekonomikotik at ere
informazio garrantzitsua ematen digu Franciscaren bizitzari buruz, izan ere, aurreko
dokumentuan Francisca “esposa de” izendatzen den heinean, testu honetan “viuda de”

gisa azaltzen da. Hortaz, haren senarraren heriotzari buruz hitz egin dezakegu.

Alargunen egoera, azaldu moduan, berezia da. Horren isla alargunaren figura,
dokumentuetan sarritan agertzea da. Aldi berean, Antzinako Erregimenaren
dokumentazioan errepikatzeaz gain, ondo definitutako identitatearekin aurkezten da.
XVIlL.mendean,, emakumeak figura maskulino hurbilenaren eta harekin zuten legezko
harremanaren arabera sailkatzen ziren: Kristoren alaba, emazte, alargun edo emazte gisa.
Testuinguru horretan, eta inguruan gizonezko ‘“zaintzaile” edo oztopo baten faltan
alargunak dira beren eskubideak, jabetzak eta pribilegioak defendatzeko auzitegietara
gehien jotzen duen emakume-taldea. Aitzitik, oso zaila da gizonen alarguntasuna
kuantifikatzea; izan ere, gizonak beren gizarte-posizioagatik, lanbideagatik edo erlijio-
egoeragatik identifikatzen ziren nagusiki, ez haren egoera zibilagatik. Ezaugarri honek
agerian uzten du emakume alargunek esparru juridikoan izan zuten zeregin aktiboa eta
nabarmena. Adibidez, garai hartan Nafarroako Artxibo Nagusian (AGN) erregistratutako
auzien % 12,67 izan baitziren. Alargunek familia-negozioen ardura ondorio guztiekin

bereganatzen zituzten. Ondorioz, legezko ekintzei ekiten zieten etxeko interes

12 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:3v-5v

34



ekonomikoak auzitegietan defendatzen (Azpiazu, 1995, 34-36; Nausia, 2006, 234-236;
Oliveri, 2006, 56).

Ildo horretan, eta hala eta guztiz ere, emakumeen alarguntasuna kontzeptu erabat
heterogeneo gisa ulertu behar da, hainbat faktore eta egoerak baldintzatuta. Emakume
kontzeptuarekin azpimarratzen zen moduan, pertsona bakoitzaren testuinguruari
erreparatzea izango da garrantzitsuena, egoera benetan desberdinak aurki daitezkeelako.
Kontuan hartu beharko genuke ezberdintasuna bat-batean bikotekidea galdu duen
emakume ezkonduaren eta urteetako bizikidetzaren ondoren familiaren buru bihurtu den
emaztearen artean; baita seme-alaba kopurua ere, emakumea haiekin geratzen zen kasuan,
baita hauen adina ere. Alde handienen artean, alargunak bizirik irauteko zituen baliabidek
hartu behar dira kontuan, honek testuinguru eta egoera osoa alda baitzezakeen (Nausia,
2006, 234-236).

1603ko otsailaren 13ko testua!® benetan adierazgarria da, izan ere, Francisca de
Lerchundiren inguruan dugun bigarren botere ematea genuke. Kasu honetan, senarra
hilik, boterea bere semeak ematen dio 4.irudian ikus daitekeen modura. Honela dio

testuak:

4. Irudia. Lehen mailako dokumentua, boterea semeak amari helaraztea dio. AHPG-GPAH NOT
2/3027,A:16r-17r.

13 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:16r-17r

35



“Poder del capitan Balthasar de Urquiola para madre:

Sepan los que esta carta vieren como yo el capitan Balthasar de
Urquiola vezino de la villa de guetaria y zarautz hijo legitimo
v heredero universal del general Antonio de Urquiola difunto

cuya [herencia] con veneficio de inventario
(...)
conozco quedo y otorgo todo mi poder tan
cumpido y bastante como le tendo y de dicho
para valer a doria francisca de lerchundi mi madre, esta
presente (aunque lo pueda jurar y sustituir una [persona]
v vez dos camas) para que por mi y en mi nombre pueda

recibir cobrar (...)”

Testu honek botere transferentziaren inguruan ematen digun informazioaz gain,

Franciscaren bizitzan garrantzitsua izango den bigarren pertsona bat aurkezten digu,

haren semea alegia. Testu hau are harrigarriagoa edo adierazgarriagoa egiten duena, urte

eta egun bereko, hau da, 1603ko otsailaren 13an burututako bigarren dokumentua

genuke!®. Izan ere, bosgarren irudian ikus daitekeen dokumentu honen bidez Francisca

de Lerchundik haren semeari, hots, Balthasar de Urquiolari, boterea ematen dio Milanen

duen sefiorioa kudeatzeko, hau da, bertako zergak biltzeko. Honakoa dio zehazki

dokumentuak:

14 AHPG-GPAH NOT 2/3027, A:17r-18r



5. Irudia. Lehen mailako testu zati honetan boterea amak semeari ematen dio. AHPG-GPAH NOT 2/3027,
A:17r-18r.

“Poder de doria Francisca de Lerchundi al capitan Urquiola su hijo.

Sepan los que esta carta vieren como yo donia Francisca de ler-
chundi viuda del general Antonio de Urquiola difunto
vezino de las villas de guetaria y carauz (...)

y otorgo todo mi poder asi cumplido y bastante
como le tengo y de derecho (...)

a Balthasar de Urquiola mi hijo (...)

Para que por mi en mi nombre e para mi pueda
elegirlos tales sostituto o sustitutos, rezibir en vez
e cobrar (...)
del serniorio de milan(...)”

Garaiko testu honek, Franciscak zituen botere luzeen inguruan hitz egiten digu, botere

guztiak zerrendatzen baitira erregistro luze bat idatziz. [zan ere, botere guzti hauek haren

37



semeari ematen dizkio, betiere bere izenean jokatzeko. Argi geratzen da, emakume honen
boterea eta influentzia, hasiera batean, semeari joan zitzaizkion botere guztiak, semeak
amari itzultzen dizkiolako aurreko testuaren bidez. Orain, aldiz, egun berean burututako
dokumentu honetan, ama da semeari Milanen ekintza konkretu batzuk burutzeko
ahalmena ematen diona. Honela, familiaren baitan dauden botere harremanak agerian
geratzen dira, legeetatik at, praktikan, bestelako ekintza eta jarduerak burutzen zirela

mahai gainean utziz.

Idatzi honen amaieran, Franciscaren heziketaren informazioaren berri ere ematen
digu, izan ere, Franciscak ez zekien idazten, testuak “(...) e por la dicha otorgante (quien
vo el dicho escrivano conozco) dixo que no sabia escribir firmo por ella (...)” dio. Hau
ez da harritzekoa testuinguruari erreparatzen badiogu. Adibide askotan ekintza beraren
berri ematen digute lehen mailako dokumentuek garaiko hezkuntza edo formakuntzaren
berri emanez. Orain arte euskal lurraldean dokumentatutako merkatari alfabetatu bakarra
Catalina de Mambran donostiarra da, Ernesto Garciak aurkitutako kasua (Castrillo, 2021,
300).

Franciscak boterea haren semeari eman eta hiru hilabetetara laugarren botere emate
bat dugu, kasu honetan, 1603ko, maiatzaren 3an'> Francisca de Lerchundik Joan de
Aycaga eta Cristobal de Yruretari eman zien boterea haren izenean jarduteko. Bi gizon
hauek, Milaneko sefiorioan bizi ziren eta haien eginkizuna Franciscak emandako
ahalmenarekin, Milaren zituen zergak biltzea zen. “Poder de doria francisca de lerchundi

para Millan” da dokumentuaren izenburua.

Idatzi honetatik 11 egunetara Franciscaren inguruan kontserbatzen den ondorengo
idatzia dugu, zehazki, maiatzaren 15ekoa'® idatzi hau ordainketa gutun eta kitapena da.
Francisca de Lerchundi alargunak eta haren seme Balthasar de Urquiola kapitainak, eta
Diego de Salamanca merkatari zenaren lagapen-hartzaileek, Joanes de Lerchundiren
jaraunsleen alde emandakoa. Joanes de Lerchundik eta haren emazte Maria Miguel de

Adurizek Diego de Salamancaren alde ezarri zuten erroldaren etekinen gainekoa.

Hilabeteek aurrera egin eta Francisca de Lerchundik ekintza ekonomikoetan

murgildurik jarraitzen zuela agerian geratzen da. Haren semearekin botere emateak

1> AHPG-GPAH, NOT 2/3027, A.:162v-164v
16 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:168r-169v

38



burutu eta 7 hilabetetara, berriz eta Franciscaren beste dokumentu bat dugu, kasu honetan
bere figuraren inguruan aurkitu den azkena. Zehazki 1603ko irailaren Seko dokumentu
honetan!” Andres de Leete ere aipatzen da. Dokumentu honek berrerosketa baten berri
ematen digu. Hots, zenso baten berrerosketaren berri. Izenburuak “Redemption de censo
otorgado por Andres de Leete en favor de dona francisca de lerchundi” dio.
Dokumentuak ekintza ekonomiko soil baten berri ematen du, eta hasierako begirada
batean ezer garrantzitsua ez dirudien arren, ulertu behar garaian, emakume honek zuen
influentzia, hala ere, harrigarria da, hainbeste jarduera burutu eta halako influentzia zuela
agerikoa den arren, Francisca aurkezteko unean, alarguna zela aipatzen dela berriz ere.
Uneoro, burutzen dituen ekintza guztietan haren senarra aipatzen da. Hau bizirik
zegoenean, “esposa legitima de” erabiltzen zen, orain; aldiz, senarra hilik dagoelarik argi
geratzen da, noren alarguna den “viuda del general Antonio de Urquiola dfunto”. Hortaz,
Lerchundiren boterea ukaezina den arren, garaiko gizartean zegoen hierarkia
patriarkaletik ez zuen ihes egin, ez itxuretan behintzat, eta haren senarraren izatea, baita
hilik ere, bere izatea baldintzatu, mugatu eta bideratu zuen. Ildo beretik, garaiko
definizioetan —Irlandako Richard Steele idazleak egindakoan, adibidez— emakumea
«alaba, arreba, emazte eta ama da, giza arrazaren eranskin hutsa». Ondorioz, ez da
arraroa, artxiboetako dokumentuetan ohikoa izatea emakumearen izen-abizenen ondoan
gizonezko batekiko ahaidetasuna adieraztea: «honen alarguna», «honen emazteay,

«honen alaba» (Galdds, 2021, 68).

Franciscaren leinuak jarraitu egin zuen, izan ere, Franciscaren semeari buruzko
informazioak haren ezkontzaren berri ematen digu. 1619ko abuztuaren Sean
Hondarribian ezkontza-kontratua sinatu zuten Baltasar de Urquiola kapitainak; hau da,
Franciscaren semeak eta Lucia de Olaberria andreak, 6. irudian ikus daitezke familiaren
nondik-norakoak. Baltasar, Antonio de Urquiola jenerala eta Francisca de Lerchundiren
seme bakarra eta oinordeko bakarra izanik eta ezkontzan bere aitak eta amak utzitako
ondasunak ekarri zituen, besteak beste, Getaria eta Zarautzeko lur sailak eta bere aitak
armadan egindako zerbitzuengatik zor zitzaizkion diruak. Aldi berean, badakigu, 26 urte
zeramatzala ezkondu zen unean erregearen zerbitzura. Bertan botere egiturek nola
funtzionatzen zuten ikus daiteke, haren aitaren garrantzia (hau da materiala ez zen

herentzia gisa kontsidera daitekeena) bereganatu zuen, eginbeharrekin batera.

17 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:241v-243r

39



Lucia Olaberria, Hondarribian jaioa, 24 urterekin ezkondu zen, eta hau ere erregearen
zerbitzuko marinel-familiako alaba zen, eta 3.000 dukateko dotea jaso zuen. Hona hemen
ezkontza estrategien adibidea, bi familia boteretsu, biak erregearekin loturak zituztenak
haien artean ezkondu ziren familiaren eta etxearen ohorea, indarra eta boterea sendotzeko
eta berrindartzeko. Eskuratu zituzten ondasunen artean, Getariako sute batean erre zen
etxea aipatu behar da Juan Sebastian Elcano kapitain ospetsuarena izan baitzen; hau da, ,
Baltasarren osabarena. Baltasar Elkanoren oinordeko gisa agertzen da, eta haren memoria
eta ondasunak jaso zituen, bere aitak, jenerala zenak, eskualdatu baitzizkion ondare gisa

(de Aguinagalde, 2017, 67-68).

Maria/Magdalena
(Urraga etxearen
oinordeko)

Blas Gonzalez

[ ]

Ana de Segurola W O Gl Honsain familia
Segurola
Martin Ruiz de
Honsain

Balthasar de
Lerchundi

Maria Juanes de
Lerchundi y
Segurola

Lerchundi

Antonio de
Urquiola

Francisca de J

Lucia Olaberria

Capitan Barthasar
Urquiola

6. Irudia. Francisca de Lerchundiren familiaren zuhaitz kronologikoa aurreko dokumentuak oinarri.
Autoreak egina

Francisca de Lerchundiren inguruko dokumentazioak argi erakusten du XVIIL
mendeko Getarian emakumeen bizitza eta ahalmen juridiko-ekonomikoak ez zirela
homogeneoak, baizik eta testuinguru, harreman eta egoera zehatzen arabera
baldintzatuak. Franciscaren kasu zehatzarekin lizentzia maritalaren beharrezkotasuna
agerian geratu da. Emakumearen jarduera juridiko eta ekonomiko oro mugaturik zegoen
arren, praktikan, senarraren absentziak (itsas gizona izanik, erregearen zerbitzuan)
Francisca bezalako emazteei ardura eta botere handiagoak esleitu zizkien. Bigarren
elementua alarguntasuna bera litzateke, honek, are gehiago indartu baitzuen haren
autonomia, gizarte patriarkalaren logikatik ihes egin gabe, baina auzitegi eta ekonomia

esparruetan emakumeak subjektu aktibo gisa kokatuz. Hirugarrenik, salerosketak eta

40



zensoen kudeaketa bezalako ekintzek Francisca erabat murgilduta zegoela erakusten dute
tokiko ekonomian, eta mahai gainera dezake negozioetan emakumeen presentzia ez zela
soilik anekdotikoa, baizik eta komunitatearen funtzionamenduan funtsezkoa zela.
Komunitatearen funtzionamenduarekin jarraituz laugarren elementua familia eta
ahaidetasun-sareak genituzke. Izan ere, haun arabera definitzen zen emakumearen egoera
eta izaera. “Esposa de”, ‘“viuda de” edo “madre de” izendapenek erakusten dute
patriarkatuak emakumeen nortasuna gizonen bidez markatzen zuela. Hala ere,
Franciscaren kasuak frogatzen du izaera horren azpian botere eta protagonismo erreal eta
ukaezina ezkutatzen zela. Bosgarren elementua jarraikortasuna litzateke; izan ere,
ondorengo belaunaldiek (Balthasar semearekin eta Lucia de Olabarriarekin burututako
ezkontza estrategikoaren bidez) jarraitu zuten familia boteretsu baten ibilbidea. Horrek
Francisca garaiko emakume gisa definitzeaz gain, genealogia baten giltzarri gisa ere

kokatzen du.

Azken finean, Francisca de Lerchundi bezalako figuren bidez ikus daiteke
emakumeen historia ez dagoela isilik ezta ikusezin ere, baizik eta artxiboetako paper
zaharretan ezkutaturik dagoela. Bere bizitzaren arrastoek erakusten dute emakumeek,
nahiz eta legeak muga zorrotzak ezarri, eguneroko praktikan komunitatearen ekonomian,

gizartean eta familian eragile aktibo eta erabakigarriak izan zirela.

Getariarekin loturiko artxiboetan gordetako testigantzek gogorarazten digute
emakume hauek ez zirela “gizon baten itzal” soilak izan, aitzitik, beren nortasun eta
ahalmen propioekin jarduten zutela. Emakume zehatzen kasuak berreskuratzeak,
Fraciscaren adibidea kasu, aukera ematen digu historia ofizialaren hutsuneak betetzeko
eta irudi osoago bat eraikitzeko. Horrela, Francisca de Lerchundiren bizitzak ez du soilik
Getariako XVII. mendeko emakume baten historia pertsonala kontatzen: haren bidez,
garaiko gizartearen mekanismoak, genero-harremanen mugak eta aukerak, eta

emakumeen egoera ulertzeko gakoak eskuratzen ditugu.

6.3.Inglesa Lopez de Zarautz

XVILmendearen amaierako dokumentu bat hartuko dugu orain oinarri. XVL

mendearen bigarren erdialdeko informazio esanguratsua ematen baitigu Inglesa Lopez de

41



Zarautzen inguruko auziak'®. 1562ko idatzi honek emakume zehatz baten presentzia eta
ekintza juridikoa modu agerian jasotzen ditu. Inglesa ez zen soilik Juan Ortiz de Zarauzen,
haren senarraren, itzalpean bizitu; aitzitik, senarrarekin batera, modu aktibo batean parte
hartu zuen gutxienez dokumentuak aurkezten digun auzi honetan, bere ondasunak eta
familiaren segurtasun ekonomikoa jokoan zeudelarik. Kasu honetan, auzia urrezko,
zilarrezko eta moneta multzo baten gaineko jabetza eta itzulera dela eta hasi zen, ondasun

horiek fidantza modura utzi ziren gordailu batean, baina hartzaileek ez zituzten itzuli nahi:
“juan depossito (...) en confianza las pieza de oro
v plata y monedas de oro (...)”

Hartzaileen izenak ere baditugu, hau da, Domingo de Arpa eta Bartolomé de Aguirre.
Froga gisa senar-emazteek sinadurak aurkeztu zituzten eta ordurako aitortutako
dokumentuak. Honela, hauek aintzat hartuta, auzitegiak ebatzi zuen ondasunak edo haien

balioa itzuli behar zela, auziaren eskaerari indar exekutiboa emanez.

Juan Ortiz de Zarauz eta Inglesa Lopezen auziaren testuinguruan, urrezko eta
zilarrezko txanpon eta piezen gordailuak egoteak ez du zertan esan nahi aristokraziako
kideak zirenik, baina bai baliabide ekonomiko maila jakin bat zutela ondasun baliotsu
horiek edukitzeko, legez auzitara jotzeko eta beste batzuek gordailu horiek zaintzeko
ahalmena izateko. Genero-ikuspegitik, garrantzitsua da azpimarratzea emakumea izen-
abizenekin ageri dela, eta ez dela pasiboki aipatzen, baizik eta bere eskubideen eta etxeko
ondarearen defentsan subjektu aktibo gisa azaltzen da. Honek frogatzen du Aro Berrian,
nahiz eta askotan (edo ia beti) emakumezkoak senarraren izenarekin batera agertu,
emakumeek legezko legitimitatea zutela ondasun eta ondare kontuetan esku hartzeko.
Ondorioz, irudi estereotipatu pasiboaren aurrean bestelako irudi bat genuke, emakume
aktiboena. Emakumeak beti guztiz bazterturik zeudela sinetsarazi nahi izan duten

hipotesietatik at, aniztasuna izango da ohikoa.

Laburbilduz, dokumentu honek ez du soilik ekonomia- edo ondasun-arazoa islatzen;
Inglesa Lopez de Zarauz bezalako emakumeek gizarte gipuzkoarrean eta zehazki
Getarian zuten presentzia eta jarduera juridiko legitimoa, ondasunen zaintzaren eta

familien etorkizun ekonomikoaren defentsaren esparruan.

18 Archivo de la Real Chancilleria de Valladolid (ARCHV), REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA
1526, 44.

42



6.4.Catalyna de Eycaga

1603ko azaroaren 18ko testu batek!® bi emakumeren arteko ekintza ekonomikoaren
berri ematen digu, zehazki Catalina de Eycaga eta Maria de Valenceguiren arteko zor
baten lagapena edo eskualdaketak dugu, lehenak bigarrenaren onurarako burututakoa eta
modu erraz batean 7.irudian ikus daitekeena. Agiri honek eskaintzen digun informazioa
bereziki deigarria da hainbat izen aipatzen diren arren, protagonista nagusiak emakumeak
direlako. Getariako bizilaguna eta Donostian bizi zen Catalina Eycaga dofia Maria de
Valengeguiren ordezkari gisa izendatzen da (lehengusinak ziren), eta hark Katalina de
Arriolari, “donzella” gisa agertzen den gazteari, jatorrizko zordunen alaba zenari, helarazi
zion Francisco de Arriola eta Ynesa de Sarobek Valengeguiri zor zioten kopurua.
Ondorioz eta praktikan zor hori ez zen kobratu, baizik eta gaztearen aldeko dohain
bihurtuz desagertu egin zen. 7.irudian ikus daitezkeen ekintza ekonomikoaren
mugimenduak osotasunean aztertuz, azpimarragarria da agiri honek ez duela soilik kontu
ekonomiko bat jasotzen; laguntza eta babes-ekintza bat da, zor bat barkatzen baita eta
gazte bati baliabideak aitortzen baitzaizkio.

2.115 ERREALEKO
ZORRA

Zorraren jatorrizko hartzekoduna Jatorrizko zordunak
) ' Ynesa de Francisco de
Maria de Valencegui Sarone Arriola

lehengusinak

Catalina de
Eycaga

.

zorraren lagapena

Francisca de ’

Arriola
zorraren lagapena

7. Irudia. Zorraren mugimenduak. Autoreak egina.

Testuak argi erakusten du emakumeek ere parte hartu zutela garai hartako ekonomia
eta lege munduan. Ohiko iruditeriak gizonezkoei egozten zien rol hori, baina hemen
emakumeak agertzen dira hartzekodun, lagapena eta onuradun gisa, zorren kudeaketan
eta idazkun juridiko konplexuetan erabateko presentziarekin. Horrek frogatzen du Aro

Berriko Euskal Herriko gizartean ez zeudela guztiz bazterturik, eta esparru horietan

19 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:262r-263v

43



ekiteko gaitasuna izan zezaketela, notarioaren eta monarkiaren lege babespean, betiere

testuinguruaren arabera.

Bestalde, ez da nolanahiko datua Katalina de Arriola neskame izatea. Bere egoera
zibilaren adierazpen hori garrantzitsua da, gizarte hartan ezkondu gabeko emakumeak
mendekotasun handiagoan baitzeuden, ez baitzuten senarraren babes juridikorik eta sarri
ezta ondasun propio nahikorik ere. Hori dela eta, berari zuzenean zor baten eskubidea
ematea bere ahalduntze pertsonal eta sozialaren adierazgarri da. Gainera, Maria de
Valengeguik hartu zuen erabakia elkartasun femeninoaren adibide gisa uler daiteke:
emakume batek beste emakume gazte baten alde egindako babes eta laguntza keinu argia.
Aldi berean, familia sarearen garrantziaren berri ematen digu, Mari de Valencegui eta
Catalina de Eycagaren arteko konfiantza harremana mahai gaineratzen baita,

lehengusinak izanik.

Harreman pertsonalen garrantziaren ildotik eta zorraren jatorria ulertzeko, bigarren
dokumentu?® bat (1602ko urriaren 3koa) beharrezkoa da. Izan ere, testuak aipatzen dituen
harreman ekonomiko eta pertsonalak azpimarragarriak dira. Zorraren lagapena ekintza
ekonomiko zabalago baten barruan burutu zela adierazten du dokumentuak. Izan ere,
Dofia Maria de Balengeguik Catalina de Eycagari zorra kobratzeko eskubidearekin batera
hainbat eskubide ekonomiko eman zizkion. Zorraren jatorriaren ildotik, Martin de Arriola
kapitainak zentsu bat ezarria zuen (interes finko baten truke emandako mailegu edo
inbertsio mota) Joanes de Urreizti eta Domenja de Licarca senar-emazteen alde, 8.irudian
azter daitekeen modura. Hau da, senar-emazteek dirua jaso zuten Arriolarengandik, eta

urteko errenta edo interesa ordaintzeko konpromisoa hartu zuten.

Urreizti eta haren emaztea hil zirenean, Ynesa de Sarobe eta Francisco de Arriola
(seguruenik haien oinordeko edo ahaideak) geratu ziren zor horren ordainketa-
betebeharrean; hau da, zentsuaren errentak edo interesak ordaintzen jarraitu behar zuten.
Arriola kapitaina hil ondoren, haren alargun Maria de Balengeguik eskuratu zuen zor hori
kobratzeko eskubidea. Ostean, Catalina de Eycagari egindako eskualdaketan, Mariak
eskubide hori (baita bi oheak ere) Catalinari utzi zizkion, ordain gisa, kapitain Arriolak

testamentuan agindutako legatuengatik eta Catalinak egindako zerbitzuengatik.

20 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:191v-193v

44



ZORRAREN JATORRIA

Zorraren hartzekodunak Jatorrizko zordunak
Maria de Martin J oanes Do-menj.a
Valencegui Arriola Urrezti Lizardi
Ynesa de Francisco de
Sarone Arriola
Catalina de

Eycaga

Francisca de
Arriola

8. Irudia. Zorraren jatorriaren inguruko eskema. Autoreak egina.

Ondoren gertatu zena jada badakigu, zorra Ynesa Sarobe eta Francisco de Arriolaren
alabak (Francisca de Arriolak) bereganatu zuen gurasoak hiltzerakoan, baina Catalina de

Eycagak zorraren jabetza eman zion, zorra ezerezean geratuz.

Beraz, zor hori lotura pertsonalen eta betebehar sozial-juridikoen nahasketa baten
emaitza zen. Alde batetik, zentsu baten ordainketak eta finantza-betebeharrak, eta
bestetik, leialtasun eta zerbitzu harremanengatik sortutako zor morala eta materiala.
Horrek azaltzen du nola zor horrek dimentsio ekonomiko hutsetik harago joaten zen,

familiako, auzoko eta sare sozial zabalago bateko konpromisoak islatuz.

Bestalde, testu honek emakumea alargundu ostean gerta zitekeenaren berri ematen
digu. Kasu honetan, izan ere, Maria de Valencegui alargun geratu ostean berriz ezkontzea
“erabaki” zuen eta hartara behartua izan zen. Arrazoia zein izan zen ez dakigun arren,

bigarren ezkontza hau gauzatu zela jakin badakigu. Testuak honela adierazten du :

“(...) la seriora dovia maria de Valencegui (...) muger legitima del capital de arriola

difunto y agora lo es del capitan pedro de yturrira (...)".

Bigarren ezkontzak direla eta. Gaztelan, XVII. mendearen hasieran, bigarren eta
hirugarren ezkontzen kopurua oso handia zen, nahiz eta testuinguru gehienetan ezkontza
horiek begi onez ikusiak ez izan (Nausia, 2006, 236). Bigarren ezkontza hauen arrazoiak
ugariak izan zitezkeen, Pozuelo herriko ikerketak oinarri hartuz Barbazzak adierazten du
bigarren ezkontzen kopuru handia XVI. mendearen amaierako epidemiek eragindako
hilkortasun handiarekin lotuta dagoela. Gertaera horiek familia-buru askoren galera ekarri

zutenez, bizirik atera zirenek etxeak berreraikitzen eta ekoizpen-unitateak berreskuratzen

45



saiatu ziren, ezkontide berrien bila. Badira, kontuan hartzeko beste arrazoiak ere. Tartean,
faktore psikologikoa genuke, funtsezko osagaia baizen. Ildo horretatik, Isabel Testonek
proposatzen du Aro Berriko gizartean heriotza erabat barneratua zegoen aldetik, ezkontza
berriak hastea bizirauteko premia bihurtzen zela. Heriotzek sarritan gazteak ziren
alargunak sortzen zituen; horregatik, senarra doluz betiko oroitzen zuen alargunaren

irudia ez zen ohikoa (Nausia, 2006, 241-242).

Nabhiz eta alargun batekin ezkontzeak hainbat abantaila praktiko eta ekonomiko ekar
zitzakeen, halako ezkontzek maiz komunitatearen begirada zorrotza eta kritika soziala
pizten zituzten. Euskal Herrian Xaribari gisa izendatzen ziren ekintzak ditugu adibide
gisa, ia XX.menderaino iraun zutenak. Frantzian charivari izena hartu zuten, Espainiako
Monarkian, zintzarrotadak izeneko ekintzekin; Italian mattinata moduan; eta
Ingalaterran, skimmington ride edo rough music izeneko ekintzekin. Praktika hauek
landa- zein hiri-inguruneetan ohikoak ziren, eta tokiko gazte taldeek antolatzen zituzten,
adineko pertsona batek gazte eta oraindik ezkongabe zen norbaitekin ezkontzen zenean
desadostasuna adierazteko adibidez. Grieco historialariak charivariak ezkontzaren

gaineko kontrol sozial, kolektibo, herrikoi eta erritualizatu baten moduan definitzen ditu.

Garai hartako egileen ikuspegian, alarguntasuna emakumearentzat egoerarik
arriskutsuenetako bat zen, haren gain kontrola izango zuen figura maskulino baten
faltagatik. Horregatik, Europa osoan bezala, hemen ere tratadoreen eta legegileen artean
bigarren ezkontzak behin eta berriz aipatutako eta bereziki zaindutako gaietako bat
bihurtu ziren. Aldi berean, emakumearen zintzotasunaren defentsarekiko kezka sakona
zegoen garaian. Kezka hau abiapuntu, hainbat eztabaida mahai gaineratu ziren alargunei
bigarren ezkontzak burutzea komenigarria ote zen ala ez erabakitzeko. Izan ere, haien
ondoan gizon bat egotea beharrezkoa zen euren ohorea eta kastitatea babesteko.
Printzipioz, doktrina katolikoa oinarri, bigarren ezkontzak ugalketa zilegiz gauzatzeko
bide bakarra izan zitekeen. Hala ere, aurreko ezkontzak helburu hori beteta, bigarren
batasuna alferrikakotzat eta desegokitzat jotzen zen. Kasu horietan, alargunak

bakardadean eta kastitatean iraun behar baitzuen (Nausia, 2006, 243-247).

Dokumentura itzuliz, agiri hau ez da soilik finantza ekintza baten isla; garai hartako
emakumeen jarduera eta agentzia ekonomikoa agerian uzten duen lekukotasun baliotsua
da. Zor baten eskualdaketa honek erakusten du emakumeek ez zutela soilik etxeko

esparruan jarduten, baizik eta merkataritzan, kreditutan eta lege munduan ere

46



protagonismoa har zezaketela. Genero ikuspegitik, testu honen garrantzia da emakumeek
sortutako sareek eta ekintzek eragin zuzena zutela gizartearen eta ekonomiaren
konfigurazioan, eta horrek irudi osoagoa eskaintzen digula XVII. mendeko emakumeen

errealitateaz.

Hala ere, interesgarria da ikustea nola dofia Maria de Valengeguik, nahiz eta agiri
honetan ekintza juridiko eta ekonomiko garrantzitsuak gauzatzeko gaitasuna erakutsi,
bere burua etengabe aurkezten duen Martin de Arriolaren emazte legitimo gisa. Ezaugarri
hau hirugarren dokumentu batean aurki daiteke?!. Idatzietan argi uzten da bere estatus
juridikoa senarraren figurari lotuta dagoela, eta horrek azaltzen du zergatik behar duen
licencia marital edo senarraren baimenaren aintzatespena, haren jarduera legalak

baliozkoak izan daitezen. Honela dio dokumentuan:

“sepan los que esta carta vieren como yo doiia Maria de Valencequi muger legitima

del capitan Martin de Arriola (...) con licencia marital para hazer y otorgar esta carta

()"

Hau da, emakumeak ageriko boterea eta ekimena erakusten badu ere, garai hartako
ordenamendu juridikoak oraindik ere gizonezkoaren izenean eta babespean kokatzen du

bere agentzia, emakumeen autonomia mugatua zela azpimarratuz.

6.5.Maria Basurto

Aurreko kasuetan aztertu moduan, eskuizkribu juridiko zaharrek, itxuraz hotz eta
tekniko diruditen arren, garai bateko gizartearen egitura eta botere-harremanak agerian
uzten dituzte. Dokumentu horietan ez dira soilik ondasun eta eskubideen inguruko
gatazkak jasotzen, baizik eta familien barne-dinamikak, emakumeek gizartean, familian
eta orokorrean eguneroko bizitzetan zuten lekua eta ohikotasunetik at gertatzen ziren
jarduerak agerian geratzen dira. Aldi berean, emakume zehatzek eduki zituzten
eskubideak edo lege mugatzaileak ere azter daitezke. Horregatik, auzi baten inguruko
testu bat aztertzeak aukera paregabea eskaintzen du generoaren ikuspegitik begiratzeko
eta ulertzeko nola uztartzen ziren legea eta patriarkatuaren muga praktikoak emakumeen

bizitzan.

21 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:263v-265r

47



Getariako biztanleek hainbat auzitan parte hartu zutela ukaezina da, testuinguru
honetan Maria de Basurtoren izena dugu. Honela, alde batetik, Maria Basurtoren eta
haren senarra Martin de Arangurenen; bestalde, Domingo de Yarza eta Elena de
Aranguren senar-emazteen arteko auzia genuke?’. Epaiketan Arangureneko etxea eta
harekin loturik dauden ondasunak; hau da, lurrak, abereak eta errentak, noren jabetzekoak
ziren eztabaidatzen da, eta ondorioz, haren erabilera noren eskuetan geratuko den. Maria
Basurtok salatzen du Domingok eta Elenak ondasun horiek bidegabe atxiki eta baliatu
dituztela, berari zegokion zatia kenduz. Azkenean, epaitegiak erabaki zuen, demandatuek
Maria Basurtori eta bere senarrari zegokien zatia itzuli behar zizkietela, bai ondasunetan,

bai fruitu eta errentetan.

Kasu honek, Getariako Aro Berriko gizarteari buruzko informazio garrantzitsua
eskaintzen digu. Alde batetik, benetan azpimarragarria da Mariaren figuraren garrantzia;
izan ere, emakume hau subjektu aktibo gisa agertzen da uneoro. Kontuan hartu behar da
auzia Maria Basurtoren ondorengotza-eskubideak medio hasten dela; ondorioz, esan eta
froga daiteke emakume batzuek eduki zutela haien jabetza defendatzeko gaitasuna eta
ahalmena, nahiz eta ezin den ukatu senarraren izena behin eta berriz agertzen dela
dokumentuan, beti Mariaren ondoan eta ondorioz pisua edo boterea emango ziola Maria
berari. Bestalde, Elena de Aranguren ere aipatu behar dugu auziaren parte gisa, betiere
haren senarrarekin batera. Honek erakusten du emakumeak ondasun-jabe gisa ere
aitortuak zirela, baina gehienetan "senarraren pertsona bateratu" gisa. Gainera, auzi
honetan bi aldeak oinarrian emakumezkoak zirela azpimarratu behar da. Ildo beretik,
emakumeen presentzia arlo juridikoan ere aipagarria da. Bi emakumeen izenak agertzen
dira agirian, honek ondasunak transmititzeko prozesuetan emakumeek zuten garrantzia,

nahiz eta mugatua izan, erakusten du.

Azkenik, legitimitatearen berri ere ematen digu auzi honek, izan ere, epaiketa honek
erakusten du emakumeen herentzia-eskubideak legeak babesten zituela, nahiz eta

ondarearen kudeaketa gizonen esku egon.

Lehen mailako testu honek oinarriak Getariako emakumeen bizitzetan garrantzia
handia zuen elementu baten berri eman digu. Hitz gutxitan, emakumeek ondorengotza
eskubideak defendatzeko zuten aukeraren izana mahai gainean jartzen du. Hala ere, ezin

dugu ahaztu gizartea patriarkala zen aldetik, emakumeek ekintza eta kudeaketa-

22 Archivo de la Real Chancilleria de Valladolid (ARCHV), REGISTRO DE EJECUTORIAS, Caja 2187, 58.

48



ahalmenak mugaturik egongo zirela. Kasu honetan senarren presentziaren bidez argudia

daiteke emakume hauek jarduteko eremuaren muga.

6.6.Ana Lopez de Segurola eta Ana de Zarautz

Francisca de Lerchundiren kasuan zensoak aipatu diren moduan, Getariako beste
hainbat emakumek ere burutu zituzten zensoak. Hau frogatzeko 1603ko irailaren Sean
egindako dokumentu bat genuke®. Kasu honetan, Ana Lopez de Segurola da gure
protagonista. Getarian jaioa, Miguel Ochoa de Atriztainen alarguna zen dokumentua
burutu zenerako eta Zarautzen bizi zen. Idatzi hau, Ana Lopezen eskutik burututako zenso
baten salmenta eta fundazioa genuke, Andres de Lete zarauztarraren alde. Ana Segurolak
argi adierazten du bere eta bere ondorengoen izenean jarduten duela, ondorengo 9.irudian

ikus daitekeen modura:

9. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-241v.

“(...) yo Ana lopez
de segurola viuda de miguel Ochoa de Atriztain difunto
vezina de la villa de guetaria aunque moradora en esta
de carauz conozco porla presente que por miy en nombre

de mis herederos y sucesores (...)".

Honek erakusten du familia-ondarearen administrazioan zuen ardura zuzena eta
bere izenean zein seme-alaben izenean hitz egiteko legitimitatea. Gainera, 10.argazkian
ikus daitekeen dokumentu zatian ageri den ondasun-zerrendak erakusten du zein anitzak

ziren emakume honen jabetzak:

23 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-241v

49



10. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Ondasunen zerrenda. AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:239r-
241v.

“...el suelo de la casa llamada atriztaineshea (...) y un monte robledal (...) y vifias (...)

y sobre una casa que tengo larreval (...) con dos huertas (...)".

Ondorioz, emakumea hau ez zen ondasun xume batzuk soilik administratzen eta
horien gainerako zensoak burutzen ari; baizik eta, etxe, lur eta mahasti ugari kudeatzeko

ardura zuen beregain.

Dokumentura itzulik, azpimarragarria da Ana Segurolak ondasun baliotsuak ipini
zituela zenso baten errentaren berme gisa: etxe bat (Atriztainechea), mahastiak, harizti
bat, eta baita hiri bazterrean zituen etxe eta bi baratze ere. Hori guztia 13 dukat eta erdi
inguruko urteko errenta ziurtatzeko. Gainera, kontuan hartuz haren senarraren abizena
“Atriztan” pentsa dezakegu izatez Atriztainechea etxea senarrarena izango zela, nahiz eta

bere heriotzaren ostean gutxienez Anak administratu zuen.

Aipagarria da emakume alargun bat izatea prozesu juridiko honen elementu
garrantzitsu bat dela. Jada alarguna izanik, ekonomia eta ondasunen kudeaketan
autonomia handiagoa duela agerikoa da. Honek agerian uzten du emakumeek, senarra hil
ondoren, familia-ondarearen babesle eta administratzaile nagusi bihurtzen zirela. Genero-
ikuspegitik, kasu hau adibide garbia da emakumeek, bizitzako egoera jakin batzuetan

(alarguntasuna), ekonomia-rol sendoa hartzen zutela erakusteko.

Dokumentu honek erakusten du nola lotu zitezkeen ondasun higiezinak eta
ondasun produktiboak (etxeak, mahastiak, baratzeak, basoak) merkatu finantzarioarekin,
kasu honetan zenso baten bidez. Zenso hauek ekonomia lokala eta familiarra uztartzen

zituzten; alde batetik, herritarrek mailegu edo kapital likidoa lortzen zuten, eta bestetik,

50



ondasunek epe luzeko errenta ziurtatzen zuten. Emakumeen bizitzari dagokionez, idatzi
honek alarguntasunak zuen garrantziaren inguruan informazioa ematen digu, batez ere
emakumeei autonomia emaile gisa. Kasu zehatz honetan, Ana Segurola da prozesu
osoaren arduraduna, eta ez bakarrik bere izenean, baita semearen ondasunak zainduz ere.
Garrantzi sozial eta ekonomikoari dagokionez, argi geratzen da Zarautz eta Getaria
inguruko nekazaritza- eta herri-ekonomia lotuta zeudela zenso bidezko finantza-

mekanismoekin tartean.

Ana Lopez de Segurolaren bigarren idatzi bat ere badago, bigarren hau 1604ko
irailaren 2koa?* da. Kasu honetan, aurreko testutik urte betera, Ana ez dago aurreko
testuinguru berdinean. Kasu honetan, 11 eta 12.argazkietan ikus daitekeen modura,
gaixotasun luze bat jasan ostean bere testamentua egiteko gai ez zela ikusirik, botere bat
eman zion dofia Ana de Zarauzi (Arrazubiako etxeko anderea eta bere haurtzarotik

laguna), haren testamentua bere izenean egiteko eta antolatzeko.

11. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Gaixo dagoela adierazten da (1.zatia) AHPG-GPAH
NOT 2/3028,4:225r-227r

12. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Gaixo dagoela adierazten da (2.zatia) AHPG-GPAH
NOT 2/3028,4:225r-227r

“(...) digo por estar constituida

en mucha hedad u miu flaca e indispuesta de

24 AHPG-GPAH NOT 2/3028,A:225r-227r

51



mi persona respecto de la enfermedad del q
he tenido y tengo de mas de un ao (...)
si bien en mi buen juizio y entendimiento
natural que dios mi sefior fue servido darme
v pa hazer y ordenar mi testamento y ultima

voluntad como lo desseo(...)"

Dokumentuak argi erakusten du lagunarteko konfiantzan oinarritutako erabakia
izan zela 13.argazkiak justifikatzen duen modura. Hau ez zen soilik familia harremanen
bidezko edo autoritatean oinarritutako izendapena, baizik eta bizitza osoan zehar
eraikitako harreman pertsonal eta afektiboan oinarritutako erabaki eta lotura izan zen.

Honela dio Ana Lopezek testuan Ana Zarauzen inguruan:

13. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Laguntasuna adierazten da. AHPG-GPAH NOT
2/3028,4:225r-227r

“grande amiga mia desde su niniez”

Genero-ikuspegitik, dokumentua oso esanguratsua da. Alde batetik, Ana Lopez de
Segurola emakume alarguna zen, horrek bere ondasunen gaineko autonomia handiagoa
ematen zion ezkondu baten aldean. Osasunak muga handiak ezarri zizkion unean, ez zuen
gizon bat aukeratu ordezkari gisa, baizik eta beste emakume bat; hots, dofia Ana de

Zarauz.

“(...)pa que ella (quuandole pareciere) pueda hazer y ordenar el dicho mi testamento
(...) y otorgo todo mi poder tan cumplido y bastante como le tengo y de derecho (...) a

la disha senora dona anna de zarauz para que pueda hazer e ordenar haga hordene por

mi(..)”

Lehen mailako iturri honetatik bi alderdi nagusi azpimarratu daitezke, elkarren artean

estuki lotuak. Alde batetik, emakumeen arteko konfiantza eta laguntza-sarea

52



nabarmentzen da. Ana Lopezek berariaz azpimarratzen du haurtzarotik eratutako
adiskidetasunak funtsezko zeregina izan zuela erabaki jakina hartzeko unean. Horrek
mahai gainean jartze du harreman pertsonal eta emozionalek garrantzi handia zutela

gizartean eta kasu zehatz honetan emakumeen arteko elkartasunaren eraikuntzan.

Bestetik, emakumeen gaitasuna ondasun eta testamentu gaietan azpimarratzen da.
Garai hartako ohiko praktiketan gizonek izan ohi zuten ordezkari edo administratzaile
rola, baina kasu honetan salbuespena gertatzen da: emakume batek beste baten borondate
juridikoa gauzatzeko ahalmena jasotzen du. Horrek erakusten du emakumeek ere, nahiz
eta neurri mugatuan izan, botere juridikoaren esparruan parte hartzeko gaitasuna zutela,

bereziki familia eta konfiantzazko sareetan oinarrituta.

Azken batean, adibide honek agerian uzten du emakumeek ez zutela soilik pasiboki
jarduten gizartearen egitura juridikoetan, baizik eta, egoera egokietan, subjektu aktibo

gisa ere agertzen zirela, beren inguruko harreman-sareei esker.

Testamentuaren garrantziaren berri ere ematen ditu testuak, argi dago tresna juridiko
hau ezinbestekoa zela ondasunen banaketa eta betebeharren antolaketa egoki bermatzeko.
Horregatik, testamentua egiteko ahalmena funtsezkoa zen bizitzaren amaiera hurbil
zegoenean ere, eta ohikoa zen osasun egoera larrian egonda ere azken borondatea
gauzatzeko beharrezko baliabideak bermatzea. Horrela, testamentua ez zen soilik
dokumentu administratibo bat, baizik eta bizitzaren antolaketa sozial eta ekonomikoaren

adierazle nagusietako bat.

Horren harira, laguntasun eta konfiantza-sareen garrantzia ere nabarmena da. Kasu
honetan, testamentugileak bere azken borondatea ez du familia biologikoaren esku uzten,
baizik eta lagun zahar baten ardurapean jartzen du. Horrek erakusten du komunitate
txikietan behintzat (hala nola Getarian) konfiantza eta elkartasuna ez zirela soilik
odolezko loturetan oinarritzen, baizik eta eguneroko bizikidetzan eta elkar ezagutzan
sortutako harremanetan. Ondorioz, dokumentua ez da pertsona bakar baten erabaki
isolatua, baizik eta garai hartako gizartearen funtzionamenduaren eta balioen isla zuzena
da: herentziak eta ondasunen antolaketa familiaren eta komunitatearen egonkortasunaren

zutabeak ziren.

Azkenik, dokumentuak emakumeen rola agerian uzten du ondarearen transmisioan
eta kudeaketan. Emakumeak ez ziren soilik ondasunen jabe pasiboak, baizik eta, hainbat

kasutan, mandatari eta erabaki-hartzaile aktibo gisa ere agertzen ziren. Horrela,

53



testamentuak erakusten du emakumeek bazutela tokia botere juridikoaren eta

ekonomikoaren esparruan, bereziki konfiantzan eta harreman-sare sendoetan oinarrituta.

6.7. Emakumeak zensoak fundatzen

Lehenengo kasua

1595¢eko abenduaren 3an®*, Zarautz eta Getariako bizilagun zen Maria Beltran de
Goiabidek salmenta eta errenta-zentsu baten fundazioa egin zuen Marina de Aranguren
alargunaren alde. Akordioaren arabera, Mariak Aguirrek, Askizuko lursailetan kokaturik
zeuden etxearen erdiaren gaineko eta bere ondasun batzuen gaineko zentsua ezarri zuen.
Tratu honetako partaideek idatziz utzi zuten ordainketaren inguruko informazioa. Honela,
badakigu, trukean, Marinak 67 erreal ordaindu zizkiola eta hortik aurrera urteko bost

erreal eta erdi emango zizkiola zentsu-errenta moduan.

Dokumentu honek bi emakumeren parte-hartze zuzena erakusten du. Alde batetik,
Maria Beltran de Goiabide, ondasunen jabe eta zentsu-emailea; bestalde, Marina de
Aranguren, zentsuaren erosle eta hartzailea. Garai hartan, emakumeak bazterturik egon
zitezkeen ondasun- eta kontratu-kudeaketatik, baina kasu honetan emakumeek eurek
sinatu eta hitzartu zuten akordioa, gizon baten babes juridiko espliziturik gabe, nahiz eta
prozesua notario baten aurrean gauzatu. Gainera kontuan hartu behar da berriz ere
alarguntasunak eskaintzen zuen testuinguru berezia, kasu honetan Marina behintzat
alargun gisa ageri baita. [zan ere, aurretik adierazi bezala izan zitekeen alarguntasunera
iristean emakumeek askatasun handiagoa eskuratzea, bai ekonomikoan parte hartzeko bai
etxeko ondasunen gaineko erabakiak hartzeko ere. Halaber, emakumeak ez ziren soilik

oinordeko pasiboak; kontratu ekonomikoetan subjektu aktibo gisa ere agertzen ziren.

Ondorengo lerroetan irakurgai dagoen testu zatiak garrantzi berezia du, izan ere,
pasarte honek argi erakusten du Maria Beltran de Goiabidek, emakume jabe gisa,
kontratuan berak zuzenean aitortzen duela ordainketa jaso duela eta horren “carta de
pago” edo ordain-agiria ematen duela. Ekintza ez da burutzen gizon baten
bitartekaritzaren bidez; bera da subjektu juridiko eta ekonomikoa. Honela, ondoriozta
daiteke, emakumeak batez ere alargunak edo ondasunen titularrak, kontratuetan agentzia

eta ahotsa zutela. Gainera, 14.irudian ikus daitekeen aipua bera oso esanguratsua da,

%5 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:387v-389v

54



dokumentuan emakume baten ahots propioa gordetzen duelako: berak aitortzen du, berak

jasotzen du eta berak ematen du ordain-agiria.

L‘LWY‘OS (/ULJ\IA,J\ W\A'uo\ ot — -

Eoe v wfﬁcw @c(. P

5. =
)mm»o&w) ,{,"“‘*“ "J” 1e
(A el S;fg(g;w B ejvtfe SNt

f.) LQ)V\ Q\l"’"\

Lo pegmameerteags o (H 0L
¢, o hs ~1 4 S .~

14. Irudia. Lehen mailako dokumentua. AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:387v-389v.

“(...)yo
la dicha maria veltran (e habiendolos rezibido
a mi poder) digo que la carta de pago e fin y
quito de los dichos sesenta y siete reales a vos

la dicha marina de aranguren (...)"

Lehen mailako testu honen garrantziaren inguruan hainbat ezaugarri hartu behar
dira kontuan. Alde batetik, zentsuaren dokumentuak hainbat alderdi esanguratsu agerian
uzten ditu, garai hartako jardun ekonomiko eta sozialaren ispilu gisa. Lehenik eta behin,
zentsuak XVI. mendeko Euskal Herrian finantza-tresna ohikoak zirela erakusten du.
Horrelako operazioen bidez, baliabide ekonomikoak bermatzen eta errenta egonkorrak

sortzen ziren, gizartearen eguneroko jardun ekonomikoaren parte natural bihurtuta.

Bestalde, ondasun higiezinen erabilera nabarmentzen da, etxeak eta lurrak
ziurtasun juridiko eta ekonomikoaren oinarri bihurtuz. Ondare horiek ez ziren soilik
ondasun materialak, baizik eta familiaren egonkortasunaren eta jarraipenaren berme

ziren, belaunaldiz belaunaldi transmititzen zirenak.

Horrez gain, emakumeen parte-hartzea azpimarratzekoa da, bereziki alargunen
kasuan. Marina bezalako emakumeek rola aktiboa izan zuten beren etxe eta ondarearen
kudeaketan, eta horrek erakusten du emakumeak ez zirela soilik zaintza edo etxeko
esparrura mugatzen, baizik eta ekonomia-lanetan ere gaitasun eta erantzukizun maila

handia izan zezaketela.

Azkenik, zentsuaren formalizazioa komunitate-testuinguruan ulertu behar da.

Halako kontratuak ez ziren ekintza pribatu hutsak, baizik eta tokiko eskribauen eta

55



herriaren jurisdikzioaren bidez gauzatzen ziren, zilegitasuna eta gardentasuna bermatuz.
Horrela, zentsuak ez du soilik jarduera ekonomiko baten berri ematen, baizik eta
komunitatearen antolamendu juridiko eta sozialaren funtsezko elementu bat irudikatzen

du.

Ondorioz, dokumentu hau bereziki adierazgarria da generoaren eta ekonomia
komunitarioaren ikuspegitik, garai hartako gizartearen egitura ekonomiko eta sozialaren
hainbat alderdi argitzen baititu. Alde batetik, emakumeen presentzia eta ekintza juridikoa
ikusgarri egiten ditu, erakutsiz nola emakumeek —eta bereziki alargunek— autonomia
handiagoa zuten ondasun-transakzioetan parte hartzeko. Alarguntasunak, askotan,
askatasun juridiko eta ekonomiko zabalagoa ematen zien, eta horri esker protagonismoa

hartu zezaketen ondasunen kudeaketan, kontratuetan edo zentsuen formalizazioan.

Bestetik, dokumentuak ekonomia tradizionalaren funtzionamendua azaltzen du,
erakutsiz nola lur eta etxe bezalako ondasun higiezinak finantza tresna bihurtzen ziren.
Zentsuen bidez, errenta egonkorrak sortzen ziren eta, aldi berean, familiaren ondarea
babestu eta belaunaldiz belaunaldi transmititzen zen. Horrek gizartearen egonkortasuna
eta komunitatearen kohesioa bermatzen zituen, ondasunaren erabilera ekonomiko eta

soziala uztartuz.

Azken finean, kasu honek agerian uzten du emakumeak ere subjektu aktiboak izan
zirela tokiko eta familia mailako ekonomia antolatzen eta sostengatzen. Haien jarduerak
ez ziren salbuespen hutsak, baizik eta komunitatearen eguneroko funtzionamenduaren
parte integrala, eta horrek beste ikuspegi bat eskaintzen du garai hartako emakumeen rola

eta boterea ulertzeko.

Bigarren kasua

Emakumeak zensoak fundatzen ere beste kasu batzuetan egon dira Getarian.
Bigarren dokumentu batean®®, 1595eko maiatzaren lean egindako agirian zentsuaren
salmenta eta fundazioa jasotzen da. Marianton de Culaicak, Getariakoa zena eta alarguna
une horretan, eta bere fidatzaileek (Martin de Agote Urezperoeta, Joanes de Urrutia eta
haren emaztea Maria de Arbeztain, Aiako bizilagunak), akordio ekonomiko bat sinatu eta

hitzartu zuten Mathias de Echebeste zarauztarrarekin XVI.mendearen amaieran eta

26 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:123v-125v

56



XVIL.mendearen hasieran. Itun horren bidez, zentsu bat ezarri zuten bi ondasunen
gainean; batetik, Getariako Veaga de Medio izeneko etxea eta bere eranskinak; bestetik,

Aiako Arbeztain de Yuso etxea eta hari lotutako ondarea.

Akordioaren arabera, urteko hiru dukat eta erdi ordaintzea adostu zen, aurrez
jasotako diru-kopuru baten trukean. Hitzarmena notario publikoaren aurrean formalizatu

zen, kontratuaren balio juridikoa eta gardentasuna bermatzeko.

Dokumentu honek garai hartako jardun ekonomikoaren eta gizarte-harremanen
isla argia eskaintzen du: alde batetik, ondasun higiezinak finantza-tresna gisa erabiltzen
zirela erakusten du; eta bestetik, emakume batek (kasu honetan ere alargun batek) zeresan
zuzena zuela erabaki ekonomiko garrantzitsuetan, bere inguruko lagun eta konfiantza-
sarearen babesarekin. Hots, dokumentu honek aurreko dokumentua oinarri burututako

baieztapenekin bat egingo luke.

Marianton de Culaica alargun gisa ageri da dokumentuan, eta kontratuaren
subjektu aktibo nagusietakoa da: bere izenean zentsua saldu eta sortzeko ahalmena du.
Hala ere, aurreko kasuaren kontrara, haren autonomia ez da guztiz independentea, izan
ere, fidatzaile gizonezkoen eta emakumezko baten (fidatzaile baten emaztea)—Martin de
Agote, Joanes de Urrutia eta Maria de Arbeztain— babesa behar izan zuen. Egoera horrek
argi uzten du garai hartan emakumeek, batez ere alargunek, parte har zezaketela
ondarearen kudeaketan eta erabaki ekonomiko garrantzitsuetan, baina askotan

beharrezkoa zela gizonezkoen berme edo babes juridikoa kontratua indarrean sartzeko.

Testuak berak honela dio:

“(...)como fiadores e primaportes pagadores de ala dicha Marianton e obligo

Maria e hazer e otorgar esta presente carta y la jurar publicamente (...)"

Testu honek erakusten du, Mariantonen izena lehen lerroan agertzen bada ere, haren
jarduera juridikoa fidatzaileen sare batek sendotzen zuela eta horren bidez lortzen zela

kontratuaren zilegitasuna.

Agiri hau baliotsua da hainbat arrazoirengatik. Batetik, zentsuak funtsezko tresna
ekonomikoa zirela erakusten du, ondasunak hipotekatuz diru-sarrerak bermatzeko eta
kapitalaren zirkulazioa errazteko. Bestetik, familia- eta auzotasun-sareen garrantzia
azpimarratzen du: akordioak ez dira banakako ekintzak, baizik eta komunitate oso baten

partaidetza islatzen dute. Gainera, etxe-solarrek —Veaga, Arbeztain eta antzekoek—

57



ondarearen, estatusaren eta identitatearen ardatz nagusi izaten jarraitzen zutela agerian
uzten du. Azkenik, notarioen esku-hartzeak kontratuaren balio juridikoa, zilegitasuna eta

publizitatea bermatzen zituen, tokiko administrazioaren eta justiziaren egitura finkatuz.

XVI.mende amaiera eta XVII.mende hasierako kontratu honek erakusten du zentsua
kapitalaren zirkulazioan eta ekonomia lokalaren egonkortasunean oinarrizko
mekanismoa zela. Aldi berean, etxe-solarrek funtzio ekonomiko ez ezik, sozial eta
sinboliko nagusia ere bazuten, familiaren jarraipena eta komunitatearen kohesioa

bermatuz.

Generoaren ikuspegitik, Marianton de Culaicaren kasuak adierazten du emakume
alargunek gaitasun juridikoa izan zezaketela ekintza ekonomikoak egiteko, baina, halere,
fidatzaile gizonen beharra oraindik ere ezinbestekoa zela. Hori gorabehera, emakumeak
ez ziren ikusezinak: dokumentuak bera izendatzen du subjektu aktibo gisa, haren

erantzukizuna eta agentzia juridikoa esplizituki jasoz.

Ondorioz, agiri honetan uztartzen dira, batetik, garai hartako finantza-praktika eta
ondasunen balio sinbolikoa, eta bestetik, emakumeen parte-hartze mugatua baina erreal

eta esanguratsua ekonomia eta ondarearen kudeaketan.

6.8.Tutoretzaren garrantzia

1595¢eko urriaren 25ean egindako agiri batean?’, Pedro de Elcanok, Getariako
Gaxoritegi baserriko bizilagunak, bere bi mahasti eta sagasti baten gainean ezarritako
hipoteka berezi bat azter daiteke; hau da, jabetza horiek berme gisa jarri zituen. Ekintza
honen helburua Catalina de Eznal alargunak, Joanes de Apateguiren emazte ohiak, bere
seme-alaben tutoretza behar bezala gauzatuko zuela ziurtatzea zen. Seme-alaba horiek
Joanes, Gregorio, Simon eta Ana ziren, oraindik adingabeak. Lazaro de Elcano, Zarauzko
bizilaguna, fiadore gisa agertzen da akordioan. Agiriak argi uzten du Catalina arduratuko
dela bai seme-alaben heziketaz bai haien ondasunen kudeaketaz. Aldi berean, jabetzen

inbentarioa egiteko betebeharra zuen baita ondasunak ongi administratu ere.

Dokumentu honek ederki erakusten du nolakoa zen emakumeen egoera legearen
aurrean Aro Berrian. Catalina de Eznal bere seme-alaben tutore eta familiako ondasunen
administratzaile gisa aitortzen duten arren, baldintza argiak bete behar izan ziren. Alde
batetik, bere atzean bi gizonezko zeuden, akordioari indar gehiago eta segurtasun gehiago

emateko. Esan moduan, Pedro de Elcanok beren hainbat ondasunak berme gisa jarri behar

27 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:353r-354r

58



izan zituen eta Lazaro de Elcanok fidatzaile gisa jardun zuen.. Horrek agerian uzten du
emakumeei ez zitzaiela konfiantza osoa ematen ondasunen kudeaketan edo seme-alaben
zaintza eta arduran, nahiz eta alargun eta ama bezala seme-alaben babesle legitimoak
izan. Beraz, emakumeek aukera zuten botere eta ardura postuetan aritzeko, baina kasu
honetan gizonenganako mendekotasun egituratu baten bidez eta gizonezkoen

beharrezkotasuna medio.

Bestalde, agiriak argi erakusten du zein mekanismo erabiltzen ziren Gipuzkoan
XVI. mendearen amaieran eta XVIL.mendearen hasieran haurren eta familien ondareak
babesteko. Hipoteka, fidantza eta tutoretza bezalako tresnak ez ziren soilik merkataritza
edo negozioetarako erabiltzen; aldiz, eguneroko familia-bizitzaren parte ziren. Horrela,
azpimarratu daiteke baserritarren eta herritarren artean (eta ez soilik eliteko partaideen
artean) legezko tresnak baliatzen zirela ondasunak bermatzeko, familiaren jarraipena eta

seme-alaben etorkizuna zainduz.

Laburbilduz, testuak argi uzten du Aro Berrian familiaren eta ondasunen
kudeaketa emakumeen esku gera zitekeela, baina batzuetan behintzat kontrol sistema
zorrotzen bidez. Catalina de Eznalek bere seme-alaben tutoretza eskuratu zuen, baina bere

jarduna gizonen bidez bermatua egon behar izan zen.

6.9.Dohaintzak

1595ean?®, Antonio de Sevilla eta Maria Saustin de Cearra, Getariako senar-
emazteak, hilobi baten erdia dohaintzan eman zioten dofia Maria Lopez de Ynurrigari.
Sepultura hau Getariako San Salvador parrokiako elizan zegoen (ikusi 15.irudia). Elizan
hilobia izatea ez zen soilik auzi erlijiosoa, aldiz, estatus soziala eta komunitatean
presentzia sinbolikoa adierazten zuen elementu bat zela kontuan hartu beharrekoa da.

5 WU MRy U L AR

5 T ER TR a‘ ?/'h M ; :/ J_', : 2
C)m 5 yﬁ‘vw gc S%/Lu{[a 'Y)/fz,iy j/f*lﬁg e & don

')L._ i "()r :{: - = =

S «4’@59»,&23’,4?%:1?;‘ é"’%“‘i’%’“‘ e

BRSESN o ame 5 '87‘.‘A ‘!T“.’r >

g

15. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren izenburua. AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r.

28 AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r

59



“Donacion que Antonio de Sevilla y su muger hazen a dofia
maria lopez de ynurrica de media sepultura”

16 eta 17.irudietako transkripzioan ageri da emakumeak kontratuan parte hartu

ahal izateko senarraren baimena behar izan zuela:

17. Irudia. Lehen mailako dokumentua (2.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3018,A:393v-396r.

“(...) Antonio de Sevilla y Maria Saustin de Cearra
legitima muger vezinos de esta de guetaria
v la dicha Maria Saustin (para hazer y otorgar (...)
contenido esta escriptura y jurarlo dice pido
e pidio licencia marital aldicho antonio su marido
yel dicho (...) dio y concedio para el
efecto tan cumplido y bastante como la tenia y (...)
se requiere para valer (...)".

Testu hau esanguratsua da, emakumeen autonomia juridiko mugatuaren inguruan
jarduten baitu. Izan ere, nahiz eta aipatzen den emakumeak jabetzen gaineko eskubideak

eta titulartasuna eduki ezin zuen bere kabuz soilik jardun.

60



Bigarrenik datu garrantzitsua da dohaintza jasotzen duenaren inguruko
informazioa. Izan ere, dohaintza jaso zuen pertsona emakume bat izan zen, dona Maria
Lopez de Ynurrica. Datu honek garrantzi berezia du, emakumeak ez baitziren eragiketa
mota hauetan soilik subjektu pasiboak, baizik eta onuradun aktiboak ere izan zitezkeen,
ondasunak eta eskubideak eskuratzeko gaitasunarekin. Halaber, dokumentuan jasota
dago eskualdaketaren balioa, Maria Lopez de Ynurrifiak bost dukat ordaindu baitzituen
sepultura erdiaren jabetza eskuratzeko. Ordainketa horrek erakusten du ekonomia eta
erlijioa elkarlotuta zeudela, materialtasunak eta espiritualtasunak elkar osatzen zutela

garaiko pentsamenduan.

Aldi berean, hilobiaren zati bat emakume bati transmititu izanak erakusten du
emakumeak ere memoria kolektiboaren eta hilezkortasun sozialaren parte zirela. Izan ere,
Elizan lurperatua izatea garaiko gizartean estatusaren eta prestigioaren adierazle zen, eta
ez zegoen edonoren eskura. Hilobi erdia edukitzeak familia baten garrantzia eta
komunitatean zuen errotzea erakusten zituen, ondasun materialetatik harago doan
dimentsio sinbolikoa iradokiz. Eliza bera ez zen soilik kultuaren lekua, bertan islatzen
baitziren familiaren maila soziala eta komunitatearen barne-hierarkia. Horregatik,
dohaintza mota honek garrantzi sozial eta sinboliko handia hartzen zuen, gizartearen
egituraren eta balioen isla bihurtuta. Ondorioz, argudia daiteke, emakumeek ere lekua
zutela ondarearen eta oroimenaren transmisioan, gizartearen egituran eta sinbolismoan
beren presentzia aktiboa utziz. Emakumeek, nahiz eta garaiko murrizketa juridikoen
menpe egon, hala nola lizentzia maritalaren beharraren, jabetza eta eskubide erlijioso-

sozialetan parte hartzeko gaitasuna zutela egiaztatzen da.

Dokumentu honek, azken batean, generoaren araberako mugak eta aukerak nola
uztartzen ziren helarazten du. Bestetik, Euskal Herriko komunitateetan XVI. mendearen

amaieran, emakumeen presentzia sozial eta erlijiosoaren konplexutasuna agerian geratzen

da.

6.10. Dotea

Lehenengo kasua

1578ko apirilaren 6an, Zumaiako eta Getariako jurisdikzioko Santiago Arenaleko

ermitan egindako agiri batek?® gatazka ekonomiko baten konponketa jasotzen du. Batetik,

29 AHPG-GPAH 2/3305,A:13r-14r

61



Gracia de Narbazta genuke, Getariako bizilaguna, alarguna eta Catalina de Arlaureta
defuntuaren jaraunslea eta ama. Bestetik, Graciaren suhiari, Martin de Mendia legoke
ekintza ekonomiko honen partaide gisa. Gatazka ekonomikoaren jatorria Catalina de
Arlaureta seme-alabarik eduki gabe hiltzean legoke. Catalina duela bi urte ezkondu zen
Mendiarekin, Askizuko Cearrechea Behekoa etxean ezarriz. Ezkontza motza izan zen,
Catalina testua idatzi baino lau hilabete lehenago hil baitzen, adierazi moduan,
ondorengorik utzi gabe. Testuak aipatzen digun ekintza ekonomikoan, Graciak Mendiari
itzuli behar izan zion bere alabak ezkontzarako eramandako dotea. Dotea, azken finean,
eta Alfontso X.a-ren Zazpi Partidak laneko laugarren Partidako 11. tituluko 1. legearen
arabera, emakumeak ezkontza dela eta senarrari ematen dion ondasun multzo gisa
definitzen da. Dohaintza modura ulertzen da, ezkontza-lotura ekonomikoki sostengatu eta

sendotzeko asmoz emana (Intxausti, 2019, 72).

Testuak agerian uzten du emakumeek ezkontza-itunetan zuten protagonismoa.
Dotea ez zen soilik ondasun ekonomiko bat: emakumearen familiaren eta bikotearen
artean lotura juridiko eta soziala bermatzen zuen. Kasu honetan, amak, alarguna izanik,
Gracia de Narbaztak, dotea itzultzeko ardura osoa hartu zuena zen, bere gaitasun juridikoa
erabiliz. Testu honek, aurreko askok bezala, mahai gaineratzen du emakumeek —batez
ere alargunek— nolabaiteko autonomia eta boterea izan zezaketen ondasunen
kudeaketan. Aldi berean, testuak azaltzen du ondorengorik gabe ezkontza bat desegiteak
izan zezakeen ondorio ekonomikoa: seme-alaba ezean, dotea itzultzeko aukera zegoen
eta horrek agerian uzten du garai hartako gizartean ugalkortasunak eta etxearen

jarraipenak zuten garrantzi nagusia.

Hona hemen, 18.irudian, testu originala:

‘Wefpc:m&“"’a LaBPuien’ 0 s prakr o qc.»/am%h@b :
jzt 7Wan:l:£ w\?’} mrim% e O ', &0 A 2aaa
\ﬁd ﬁ?/f %’gp.f’u)\/ 2l ,,w]/n M«mm&a «Dea. %,yﬂ
,%m b:.LC 7#0&9&45544% G?LL dl\/,ut Lo e Nde xj\()v)__

rw—d'm U~ % W‘.,ébﬂ*-n Capas f',/:.z) Az
3 & Sﬁ. Ju—g‘jﬁv g. 7(-,;: zm mexl.ax gpis Bnamie |
; . e } v Fee Qo 3
- M\M %L = f:g/ qer

18. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH 2/3305,4:13r-14r.

“(...)fue disuelto el dicho matrimonio y casamiento por

62



fin y muerte de la dicha catalina de Arlauretaren fallecio sin dejar

hijos (...)

sesenta ducados y todas las demas cosas que llevo en dote a la dicha casa, y ansi

mismo la dicha gracia denanbasta como (...)
la dicha su hija la seas la mitad de las ganancias que durante
el dicho matrimonio (...) ubo y adquirieron(...) ”

Generoari loturiko irakurketaz harago, agiri honek balio historiko handia du. Alde
batetik, argi erakusten du XVI. mendeko Euskal Herriko zuzenbide zibil eta ohiturazko
sistemek nola funtzionatzen zuten. Bestetik, dokumentuak etxeen eta ondasun higiezinen
—mahastiak, baserriak, sagastiak, etxeak— inguruko lotura ekonomiko eta soziala
agerian uzten du. Azkenik, sinadura tokiak —ermita batek— eremu juridikoaz gain,
gizartearen dimentsio komunitario eta erlijiosoa ere azpimarratzen du. Agiri hau adibide
argia da emakumeek, garai hartako mugen barruan ere, ondarearen transmisioan eta
familia gatazken konponketan izan zezaketen protagonismoaz. Gracia de Narbazta ez da

pasiboa: bere alabaren ordezkari gisa ageri da, ondasunen kudeatzaile eta bitartekari gisa.

Bigarren kasua

Dotearen inguruko artxiboak ugariak dira. Bigarren hau, 1602koa da*. Kasu
honetan, Getarian burututako, zor agiri, obligazio eta fidantza dokumentu bat da. Alde
batetik, Catalina de Sagastizabal eta Juan Lopez de Zarauz senar-emazteak genituzke;
bestetik, lehenaren aita, Francisco de Sagastizabal, Bruselan bizi zena. Helburua
Catalinak ezkontzan ekarritako dotea eta arreoak bermatzea, eta ezkontzak ondorengorik

gabe hautsiz gero, ondasun horiek (eta elkarrekin eskuratutako ondasunak) itzultzea zen.

Juridikoki, dokumentuan hainbat pertsona ageri dira, bakoitzak bere zeregina eta
autoritatea argi adierazita. Domingo de Elizaldek, erregearen morroia eta Tolosako
bizilaguna, Franciscoren ordezkari gisa jarduten du, haren interesak defendatuz eta
akordioa gauzatzeko beharrezko boterea bere gain hartuz. Martin de Armendia,
lizentziatua eta prokuradore gisa aritua, ekintzaren kudeaketa juridikoaren arduraduna da,

eta bere figura funtsezkoa da prozeduraren zilegitasuna eta formaltasuna bermatzeko.

30 AHPG-GPAH NOT 2/3026,A:29v-37r

63



Azkenik, Martin de Elcano, erregearen idazkaria, fede-emaile gisa azaltzen da, eta haren

sinadurak dokumentuaren izaera ofiziala eta juridiko-balioa sendotzen ditu.

Hiru pertsona horien presentziak notariotza-prozesuen seriotasuna eta
administrazioaren egitura hierarkikoaren berri ematen du, baita garai hartako kontratuen
fidagarritasuna bermatzeko behar zen formalismo juridikoa ere. Aipagarria da hiru gizon

direla, hortaz, dokumentuaren protagonista garrantzitsuak.

Dokumentu honek Catalina de Sagastizabal babestea du helburu, ezkontzak huts
egitekotan edo ondorengorik gabe geratu ezkero, bere dotea berreskuratzeko eskubidea
bermatuz. Aldi berean, agirian agerian geratzen dira Gipuzkoako familien harreman
zabalak eta izaera internazionala, izan ere, Franciscok Bruselan zuen bizilekua eta

Monarkia hispaniarraren orbitan kokatzen du familia osoa.

Generoaren ikuspegitik, dokumentuak garai hartako mendekotasun juridikoaren
logika erakusten du. Catalina ezin zen bere kabuz sinatzaile izan, senarraren baimena
behar zuelako; horrek argi uzten du emakume ezkongabeek ez zutela autonomia
juridikorik. Hala ere, dotea emakumearen eskubide propio gisa ulertzen zen, eta legeak
berariaz bermatzen zuen ezkontza apurtuz gero dote hori berreskuratzeko eskubidea
zuela. Agiriak Gipuzkoako garai hartako gizartearen eta zuzenbidearen funtzionamendua
ere islatzen du. Ezkontza-kontratua tresna juridiko eta ekonomiko funtsezkoa zen,
familiek ondasunak eta boterea orekatzen zituzten bitartean. Era berean, Martin de
Armendia prokuradorearen presentziak notariotza eta konfiantza sareen garrantzia
azpimarratzen du, kontratuaren zilegitasuna eta segurtasun ekonomikoa bermatzeko.
Dotea babesteak, azken finean, emakumearen eta haren familiaren interesak sendotzen

zituen eta ondarearen jarraipena ziurtatzen zuen.

Ondorio gisa, dokumentuak erakusten du ezkontza ez zela soilik lotura afektiboa,
baizik eta aliantza juridiko eta ekonomiko konplexua. Generoaren ikuspegitik, emakumea
mendekoa zen legalki, baina bere ondasunak legez babestuak zeuden eta bere figura ez
zen ezkutuan geratzen. Azken batean, dokumentu honek generoaren, ekonomiaren eta
zuzenbidearen arteko uztarketa bikaina eskaintzen du, non emakumea menpekoa izan

arren, ikusgai eta babestua agertzen den testuinguru juridiko eta sozial konplexu batean.

64



6.11. Herentzia eta irabazpideko ondasunak

1603ko otsailaren 14an Zarautzen egindako kontratu eta adostasun *'hau don Julian
de Honsayn (Zarautzeko benefiziatua) eta Beltran de Ungeta Vassurto (Getariako
idazkaria eta Maria Lopez de Ynurricaren alarguna®?) artean sinatu zen.
Helburua hildako emaztearen ondasun eta dote kontuak ixtea zen, baita haren azken

borondatea betetzea ere.
“Transaccion entre don julian de onsayn alcacea de dola maria lopez de ynurrira
y bertran de ureta su marido (...) don julian de honsain beneficiado (...)
della como albacea y ecentor del testamento
de dofia maria lopez de ynurrita difunta muger

legitima fue de beltram de unceta vassurto (...)"

Aldi berean, Maria Lopezen heriotza dataren berri ematen digu eta garai hartan
are garrantzitsuagoa izan zitekeena; hau da, Maria seme-alabarik eduki gabe hil zela
adierazten du testuak, 1599an. Azpimarratutakoa ondorengo 19 eta 20.irudietan ikus

daiteke.
“(...) y la dicha dofia maria lopez de
ynurrita hera fallecida de esta presente vida el afio pasado
(...)sin haver dejado ny tenido
del dicho beltran su marido hijo ni hija alguno y se

havia disuelto el dicho matrimonio sin ellos.”

31 AHPG-GPAH NOT 2/3027,A:18r-22r
32 Senar-emazte honen kasua hilobiaren donazioaren kasuan ere aztertu da.

65



19. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia (1.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3027,4:18r-22r

20. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia (2.zatia). AHPG-GPAH NOT 2/3027,4:18r-22r

Dokumentu hau Euskal Herriko Aro Berriko ezkontza-zirkuitu juridiko eta
sozialaren parte da, eta garai hartako familia- eta ondare-harremanak ulertzeko
lekukotasun bikaina eskaintzen du. Ezkontza-kontratuaren bidez eta dotearen bitartez,
emazteak bere ekarpen ekonomikoa egiten zuen eta hura legearen babespean zegoen.
Horri esker, emakumeen ekarpen ekonomikoa ez zen galtzen ezkontza amaitzean, baizik

eta berreskuratzeko eta babesteko mekanismo juridiko zehatzak existitzen ziren.

Generoaren ikuspegitik, Maria Lopez de Ynurrica ez da senarraren osagarri pasibo
gisa ageri, baizik eta subjektu ekonomiko aktibo moduan. Bere ondasunen artean, diru
kopuruak eta altzari pertsonalak aipatzen dira: (...) tres ducados en dineros e quatro
camas mebas en plidas (...)”. Horrek erakusten du bere ekarpena dokumentatua eta
aitortua zegoela. Testamentuak eta albazeen jarduerak bermatzen zuten emakumearen
ondasunek ez zutela desagertzen ezkontza amaitzean, baizik eta berari edo bere familiari
itzultzen zitzaizkiola. Senarrak, Beltran de Ungetak, albazearekin negoziatu behar izateak
argi uzten du ez zuela ondasunen gaineko jabetza osoa, baizik eta administrazio rola
bakarrik. Seme-alabarik ezean, Maria Lopezen ondarearen zati bat bere jatorrizko leinura

itzuli zen, emakumeen ondasunak familia-lerroan mantentzeko ohiko praktikari jarraiki.

Dokumentu honek balio sozial handia du, izan ere, XVI. eta XVII. mendeetako
euskal gizartearen funtzionamendua islatzen du. Emazteek, nahiz eta ezkontzaren barruan
egon, izaera juridiko propioa zuten eta notariotzaren bidez beren ondasunen gaineko

boterea mantentzen zuten. Zarautz eta Getariaren arteko lotura ekonomiko eta juridikoak

66



ere agerian geratzen dira, bi herri horietako idazkari eta notarioen lana funtsezkoa izan

baitzen emakumeen eskubideak bermatzeko.

6.12. Familia arteko liskarrak

Familiak sentimendu kohesionatzailea sortzen zuela ukaezina da. Hala ere,

idealizaziotik urrun, botere-harremanen baitan ulertu beharra dago familia bera ere,
ondorioz, barne-gatazkak sortzen ziren. Gatazka hauen arrazoiak anitzak izan zitezkeen;
tartean, herentzia, tutoretza edo dotea ziren eztabaida gai nagusiak (Azpiazu, 1995, 40).
Familiaren baitan sortzen ziren harreman hauen berri edukitzeko artxiboek ere lagun
dezakete. Ondorengo orrietan familiaren baitan sortu ziren bi kasu aztertuko dira. Lehena

bi ahizpen artean eta ostean anai-arreben artean.

Bi ahizpa alargun:

1604ko maiatzaren 17an Zarautzen jasotako agiri batek, >*bi ahizpa ditu protagonista.
Batetik, Maria de Mendoza, Joanes de Arrazubia “Changu” ezagunaren alarguna eta
Zarauzko bizilaguna; bestetik, Ana de Mendoza, Domingo de Azcoitiaren alarguna,
Zarautzen eta Getarian bizi zena. Bi emakumeek beren senarrak hil ondoren geratutako
zor eta kontuen inguruan diraute dokumentuan, bereziki Maria eta Joanesek Ana eta
Domingoren alde eta Santa Maria La Rea elizako kabildoaren alde ezarri zituzten
zentsuetako etekinekin lotuta zeuden. Zentsuak garai hartako maileguak ziren, ondasun
zehatz batzuekin bermatzen zirenak, eta urteroko errenta edo interesez ordaindu behar
zirenak. Kasu honetan, Ana de Mendozak, bere seme-alaba adingabeen legezko
administratzaile gisa, ordainketa batzuk egin zituen. Dokumentu honek, beraz, kontuak
ixteko eta zorren ardura nola banatzen zen argitzeko balio izan zuen, bai eta bi alargunen

artean zintzotasunez hitzartutakoa jaso eta lege-indarra emateko ere.

Honela dio 21.irudian ikus daitekeen testu originalak:

33 AHPG-GPAH NOT 2/3028,A:125r-130r

67



21. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. AHPG-GPAH NOT 2/3028,4.:125r-130r.

“(...) Maria de

Mendoga viuda muger fue de Joanes de Arragubia (alias Changu)
difunto y dela otra Ana de Mendora hermana de la dicha Maria
viuda tambien muger que fue de Domingo de Azcoitia difunto
vezina dela villa de guetaria de esta de zarautz porsi e como madre y legitima

administradora de [Domingo y Marina] de Azcoitia (...)”

Generoaren ikuspegitik, agirian emakumeek duten protagonismo zuzena
nabarmentzekoa da. Maria eta Ana ez dira ageri gizon baten izenean edo haren atzetik,
baizik eta beren kabuz, betiere alargun gisa ageri dira. Aldi berean, Anaren kasuan, seme-
alaben ondasunen kudeatzaile gisa ere nabarmentzen da. Alarguntasunak ate juridiko eta
sozial bat ireki zien aurretik aztertu diren hainbat kasuetan bezala. Horrek ekonomia
harremanetan parte hartzea, zorren ordainketa negoziatzea eta kontuak ematea ahalbidetu
zien. Emakumeak subjektu aktibo gisa agertzen dira, ondasunen eta zorren arduradun

zuzen gisa. Ondorioz, emakume hauek ez zuten bigarren mailako paper bat soilik bete.

Hala eta guztiz ere, testuak patriarkatuaren mugak ere agerian uzten ditu. Izan ere,
emakumeek jardun ahal izatea baldintzatua zegoen. Kasu honetan ezkontideak hil
zirenean, euren izenean jarduteko aukera zabaldu zitzaien bi emakume hauei. Hau da,
emakumeek autonomia handiagoa lortzen zuten gizona falta zenean, baina baldintza
horren mende. Hori dela eta, kasu honetan aztergai dagoen dokumentuek bezalakoek
erakusten dute legeak emakumeei aitortzen ziela ondasunen gaineko erantzukizuna;

gainera, botere horren izaera baldintzatua zela, gizartearen egitura patriarkalaren baitan.

68



Ondorioz, agiri hau oso esanguratsua da emakumeen ahotsa eta presentzia ulertzeko,
batez ere alargun gisa. Maria eta Ana de Mendozaren bidez ikusten da nola emakumeek,
egoera jakin batzuetan, ondasunak kudeatzeko eta instituzioekin zuzenean negoziatzeko

gaitasuna izan zezaketen.

Anai-arrebak

Bigarren kasu hau, 1605ekoa da. Bertan, Francisco de Zarauz Avendaiu eta

Gracia de Zarauz Avendafiu anai-arreben arteko, hitzarmen eta transakzio bat azter

daiteke*.

Eztabaida nagusia Getariako Ciogaga etxearen banaketaren inguruan sortu zen,
baina auzian beste ondasun batzuk ere izan ziren jokoan: aitak, Domingo de Zarauz
Avendafiuk, utzitakoak eta amak, dofia Inglesa de Segurolak, ekarritako dotea. Garai
hartan, ordea, seme-alabak adingabeak =ziren, 22.irudian ikus daitekeen modura.
Horregatik, Getariako alkateak baimen judiziala eman eta bi kuradore izendatu zituen:
Juan Ruiz de Urezperoeta, Franciscoren aitaginarreba, eta Jorge de Elcano, Graciaren
senarra. Bi horiek izan ziren anai-arreben ordezkari juridikoak, eta haien eginkizuna
ondarearen kudeaketa egokia bermatzea eta, aldi berean, auzi luze eta garestiak saihestea
izan zen. Horrela, espedienteak garai hartako praktika juridiko eta familiarra islatzen du,
non tutoretza eta kuradoretza funtsezko tresnak ziren ondarearen babesa eta familia-oreka

mantentzeko.

3 AHPG-GPAH NOT 2/3029,A:101r-120v

69



("ﬁemazlgam“‘y | 'F(n{/m

Z7um iz TR
:C/b Zya %)jza)lw’ ﬁ‘/L/2<\ﬁ::’

2a crade Caﬁa"‘% :
@ 'z/r‘rw”t' %‘hom“?:jo - CM = }/
ijl—t SFane

aﬂ)cmia%u %\fn’hn» ejgn(/a,(’e

a BL/LQM

W

s’gw—m’a o m’”‘é /5 e %ML

fa@ﬁxnﬂ’o.}o cw%j 4/);6&94 BQQ(“Q_,(_.OJ‘L{ o
: 8\/04,7/1 -3 Tet

207 —
émp W?fj @71 WG MS b} 5
;.fyL mnﬂﬂo'\ Qeenrses (",QZ/)’LH'&OJTL
2

> 24
: A :mJ(BQQJG BJL
« =2 T AL FT ‘7#‘—9 -~ ]

22. Irudia. Lehen mailako dokumentuaren argazkia. Adingabeak dira haurrak. AHPG-GPAH NOT
2/3029,A:101r-120v.

“(...) Francisca
v Gracia de Carauz hermanos hijos
legitimos de Domingo de ¢arauz y
Abendanu difunto e Inglesa de
Segurola muger legitima [dueria fue]
de la cassa de ciocaga que esta esta en
jurisdiccion de la dicha villa de guetaria
v dixieron que como hera notorio
ellos ambos hermanos y cada uno
eran menores (...)"

Kasu honek oso modu argian erakusten du XVII. mendeko Euskal Herrian
emakumeek zuten egoera juridikoa eta haren mugak. Gracia de Zarauz oinordeko
legitimoa zen, baina ezin zuen zuzenean jardun ez auzietan, ezta ondare-transakzioetan
ere. Bere ordezkari legala senarra izan zen, Jorge de Elcano eta haren bidez gauzatu behar
izan zituen bere eskubideak eta erabakiak. Horrek agerian uzten du emakumeen
autonomia mugatua zela ondasunen kudeaketan, nahiz eta ondasun horiek beraien

familiatik jasoak izan. Emakumeek, nahiz eta herentzian parte izan, ezin zuten bakarrik

70



jardun esfera publikoan; beti behar zuten gizon baten —senarra edo tutorea— babesa.
Hala ere, Gracia dokumentuan izenez eta parte gisa agertzen da, eta horrek erakusten du,
tutoretzapean egon arren, emakumeak ez zirela guztiz ikusezin bihurtzen; izen juridikoa
eta presentzia soziala mantentzen zuten, eta, neurri batean, beren ahotsa ere bazuten
familia-ondarearen kudeaketan. Ondorioz, Graciaren presentzia agirian ez da sinbolikoa,

baizik eta esanguratsua da, bere izena eta parte-hartzea esplizituki jasota baitaude.

Dokumentuak garrantzi handia du Gipuzkoako garai hartako praktika juridiko eta
familiarra ulertzeko. Herentziak eta doteak aberastasunaren transmisioaren eta gatazka
ekonomikoen ardatz nagusiak ziren, eta adingabeak edo emakume ezkonduak kuradoreen
bidez ordezkatzea ohiko mekanismo juridikoa zen. Horri esker, familiaren ondasunak
legezko babesarekin defendatzen ziren. Getariako alkatearen esku-hartzeak erakusten du
botere lokalak funtsezko eginkizuna zuela akordio pribatuak legitimatzeko, eta aldi
berean, auzien ordez hitzarmenak egitea gizarteak adostasuna eta oreka bilatzen zituela

erakusten du, gatazka luze eta garestiak saihestuz.

Francisco eta Gracia de Zarauz Avendafiuren arteko hitzarmena adibide argia da nola
kudeatzen ziren ondareak XVII. mendearen hasierako Gipuzkoan. Ekonomiaren
ikuspegitik, herentzia eta dotea ziren leinuen sendotze-bide nagusiak; generoaren
ikuspegitik, emakume ezkonduen mendekotasun juridikoa berresten da, nahiz eta
ikusgarritasun eta partaidetza maila bat mantentzen zuten. Gizarte mailan, kuradoreen,
aitaginarreben eta senarren rola funtsezkoa zen, baita justizia lokalaren eginkizuna ere,

akordioei zilegitasuna emateko eta familia-ondarearen egonkortasuna bermatzeko.

Azken batean, kasu honek erakusten du nola uztartzen ziren familia, ondarea ecta
botere lokala, eta nola bilatzen zen oreka gatazka eta negoziazioaren artean. Generoaren
ikuspegitik, Graciaren mendekotasun bikoitza —emakume izateagatik eta, gainera,
adingabea zelako— oso agerikoa da. Ikuspegi juridikotik, berriz, dokumentuak argi
erakusten du herentzietako eta doteetako akordioak ez zirela nagusitasun-adina betetzeko
itxaroten; lehenago konpontzen ziren, familia-ondarearen jarraipena eta egonkortasuna

bermatzeko.

71



7. Ondorioak

Getariako kasuaren azterketaren bitartez, Euskal Herriko Aro Berriko emakumeen
inguruko ikuspegi integral eta konplexuago bat eskaintzen da. XVI. eta XVII.
mendeetako euskal kostaldean ekonomia, generoa eta familia estu lotuta zeuden, eta
testuinguru horretan emakumeek, mugapen sozial eta juridikoak izan arren, ezinbesteko
eginkizuna bete zuten gizartearen funtzionamenduan eta garapenean. Ikerketa honek,
beraz, emakumeen presentzia eta ekarpena ikusgarri egiteaz gain, historiaren irakurketa

tradizionalak berrikusteko eta oreka handiagoa eskaintzeko aukera ematen du.

Emakumeak kontzeptu gisa lan honetan bertan erabili den arren, kontuan hartu behar
da adibide anitzek mahai gaineratzen duten modura, emakumeek ez zutela talde
homogeneo bat osatzen, aldiz, egoera juridiko eta sozialaren arabera; hots,
testuinguruaren, familiaren, aberastasunen eta ondasunen arabera egoera desberdinetan
egongo zirela eta ondorioz, botere, aukera eta bide desberdinak edukiko zituztela haien
bizitzetan zehar. Hori kontuan hartuz, emakume batek haren bizitzan aurrera egin ahala,
eta hortaz testuingurua bera aldatu ahala haren egoera eta aukerak ere aldatzen joaten
ziren. Autonomia gehien zuten emakumeen artean alargunak aipatzea beharrezkoa da.
Alargunek botere juridiko eta ekonomiko handiagoa baitzuten eta  ondasunen
administrazioan eta negozioetan parte hartzen baitzuten. Ekintza anitz hauen artean,

zentsuak, testamentuak eta dotearen inguruko hainbat eta hainbat dokumentu genituzke.

Hala ere bazeuden emakume guztiei eragiten zieten elementuak. Tartean, gizarte
patriarkal honen ezaugarri garrantzitsuenetako bat emakumeen bizitzetan lizentzia
maritalaren beharrezkotasuna izango da. Haren mugak eta praktika erreala aztertzerakoan
legeak emakumearen jarduera senarraren baimenaren menpe jartzen zuela ukaezina da.
Hala ere, praktikan, itsas gizonak urte luzez kanpo zeudenez, emakumeek autonomia
handiagoa bereganatzen zuten eta horretarako lizentzia maritalak beharrezkoak ziren,
familiako ekonomian eta ondasunen kudeaketarako. Horrek erakusten du mendekotasun
formala eta askatasun praktikoa batera existitzen zirela; nahiz eta kontraesankorra izan.
Izan ere, gizonen presentzia (senarrak, fidatzaileak, kuradoreak) beharrezkoa zen
eragiketak zilegiztatzeko, nahiz eta emakumeak izen-abizenekin agertu. Honela,
emakumeak ikusgarriak ziren dokumentuetan eta rol ekonomiko nabarmenak zituzten,

baina ezin zuten guztiz autonomikoki jardun.

Mugak nabarmenak ziren garai honetan; hala ere, emakumeak gizarteko subjektu

aktibo gisa ageri dira aztertutako dokumentuetan, salerosketetan, mailegu edo zentsuetan

72



eta auzitegietan parte hartu zutelarik. Haien presentzia tokiko ekonomian baita
komunitateko eguneroko bizitzan ere funtsezkoa izan zen.. Zentsu eta akordioen bidez,
baliabide ekonomikoak mugitu eta gatazkak kontrolatzeko mekanismoak baliatu zituzten.
Adierazi moduan, emakumeen testuinguruak haien izana guztiz baldintzatu zuela
baieztaturik, emakumeen identitatea askotakoa izan zitekeela mahai gaineratzen da.
Bertan familiak eta ahaidetasun sareen garrantzia ukaezina delarik, emakumeen izana
askotan, “esposa de”, “viuda de” edo “madre de” gisako izendapenetan oinarritzen zen.
Familia-sareak emakumeen babes eta botere-iturria ziren. Bertan, etxeak eta doteak
familiaren eta komunitatearen ondarearen muina ziren aldi berean, gatazka juridiko eta
ekonomiko gehienen oinarri ziren. Patriarkatuaren logikan bizi arren, emakumeek beren
espazio propioak eraiki zituzten. Ondorioz, Getariako eta inguruko emakumeak ez ziren
emazteak edo neskazarrak izateaz gain, beren nortasun eta ahalmen propioak zituzten

subjektuak.

73



8. Bibliografia
Aguinagalde, F. B. de. (2017). El archivo personal de Juan Sebastian de Elcano

(1487-1526), marino de Getaria. En M. J. Parodi Alvarez (Coord.), In medio
orbe (Il): Personajes y avatares de la I vuelta al mundo (orr. 65-93). Junta de

Andalucia.

Alkorta, I. (2024). La condicidn juridica de la mujer en el Derecho historico privado
de Vasconia: estudio de las fuentes y propuesta de lineas de investigacion.
Iura Vasconiae: Revista de Derecho historico y autonomico de Vasconia, 21,

17-93.

Aragon, A. (2008). Transformaciones econdmicas en el sector costero guipuzcoano
central durante el siglo XVII. Manuscrits: Revista d’historia moderna, 26,

191-236.

Aragén, A. (2011). Familia, mujer y conflictividad en Guiptzcoa durante la Edad
Moderna. Boletin de la Real Sociedad Bascongada de Amigos del Pais, 67,
43-86.

Aragén, A. (2012). Mujeres y conflictividad familiar en Guipuzcoa durante el

Antiguo Régimen. Obradoiro de Historia Moderna, 21, 29-54.

Aragon, A. (2014). “En una casa y mantenimiento”. Estrategias familiares en
Guiputzcoa durante la Edad Moderna a través del caso de la familia Zarauz. En
F. Chacon eta C. Goémez (Coords.), Familias, recursos humanos y vida

material (orr. 401-425). Universidad de Murcia.

Armesto, M. F. (2022). La influencia de la misoginia escolastica en la legislacion
castellana de Antiguo Régimen. Erebea. Revista de Humanidades y Ciencias

Sociales, 12(2), 193-224.

Ayerbe, M. R. (2011). Memorial del Doctor Don Rafael de Azcona y Goéngora,
elevado a Reina, sobre la mejora de hijas en 3° y 5° por via de dote aprobada
por Gipuzkoa en 1659. Boletin de estudios historicos sobre San Sebastian, 44,

429-465.

Ayerbe, M. R. (2022). De la libertad de eleccion de heredera al mayorazgo masculino.
Guiptzcoa (S. XV-XVII). Donostia eta Gipuzkoari buruzko azterketa
historikoen buletina, 55, 145-259.

74



Azpiazu, J. A. (1995). Mujeres vascas: sumision y poder. Haranburu.

Basurto, R., eta Montoya, R. A. (2018). Auge y ocaso de una dinastia de
emprendedores, navegantes y escribanos vascos a caballo entre el viejo y el
nuevo mundo: los Basurto de Guetaria. Universidad Autonoma de San Luis

Potosi.

Castrillo, J. (2020). Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media. Vida familiar,

capacidad juridica, roles sociales y trabajo. Editorial Silex.

Correa, M. J., eta Espigado, G. (2003). La historia de las mujeres en Espaia.

Investigacion en la escuela, 50, 21-30.

de las Heras Santos, J. L. (2014). Casas de recogidas y galeras de mujeres en la Edad
Moderna: Moralidad, asistencia y represion contra las mujeres en los siglos
XVIIy XVIIL En O. Fernandez Alvarez (Ed.), Mujeres en riesgo de exclusion

social y violencia de genero (orr. 417—427). Universidad de Ledn.

Echeberria, 1. (2014). Breve aproximacion a la autoridad femenina en el S. XVIII. El
extrano caso de Gregoria de Urbina. Sancho el Sabio: Revista de cultura e

investigacion vasca, 37, 33-52.

Fraile, D. (2004). Mujer y cultura: La educacion de las mujeres en la Edad Moderna.
Foro de Educacion, 4, 74—88.

Galdos, A. (2021). Mas alla del hogar: Ambitos de actuacion de la mujer guipuzcoana
en el siglo XVIIL. En M. A. Dominguez Rubio eta C. Rilova Jerico (Eds.),
Ciclo de Conferencias Tercio Viejo de Sicilia: San Sebastian 1719-2019 (orr.
67-90).

Gonzélez, E. (2017). Gipuzkoa en la primera globalizacion (ss. XVI-XVIII) (orr. 269—
363). En A. Aragdn Ruano eta I. Echeberria Ayllon (Coords.), Sintesis de la

historia de Gipuzkoa. Diputacion Foral de Gipuzkoa.

Intxaustegi, N. J. (2019). La mujer y los recursos econdmicos de los conventos en

Bilbao (siglos XVII y XVIII). Travesia, 21(2), 63—82.

Intxaustegi, N. J. (2024). La mujer y el trabajo: Comadronas y parteras vascas (siglos
XVI-XVIII). En E. Garcia Gil eta T. Gonzalez Lopez (Eds.), Mujeres,

negocios y finanzas. Un enfoque historico a través de la educacion, la

75



economia y la legislacion (siglos XVI-XIX) (orr. 24-25). Universidad de
Malaga.

Larrafiaga, M. M. (2016). Serorak Euskal Herrian: lkuspegiak, hastapenetatik
desagerrarazterarte (Antzinate Berantiarra — XVIII. mendea) [ Tesis doctoral,

Euskal Herriko Unibertsitatea].

Lopez-Cordon, M. V. (1994). La conceptualizacion de las mujeres en el Antiguo
Régimen: Los arquetipos sexistas. Manuscrits: Revista d’historia moderna,

12, 79-107.

Madariaga, J. (2001). Expresiones culturales y mentales en la Euskal Herria de los
siglos XVI al XIX. Eusko lkaskuntzen Nazioarteko Aldizkaria, 46(1), 203—
323.

Marchant, A. C., eta Barrena, A. (2023). “Sepan cuantos esta carta de poder vieren
como yo...”: La autorizacion para realizar funciones en nombre ajeno en la

Corona castellana durante el reinado de Carlos 1. Doc. instrum., 21, 127-144.

Millan de Silva, P. (2016). La posicién social de la mujer guipuzcoana a través de sus
actos juridicos patrimoniales en la Edad Moderna. En M. Garcia (Coord.),
Familia, cultura material y formas de poder en la Espaiia moderna: III
Encuentro de jovenes investigadores en Historia Moderna (orr. 219-228).

Universidad de Valladolid — Fundacion Espafiola de Historia Moderna.

Nausia, A. (2006). Las viudas y las segundas nupcias en la Europa moderna: ultimas

aportaciones. Memoria y Civilizacion, 9, 233-260.

Nausia, A. (2013). Talis mater, talis filia: 1as malas madres en los siglos XVIy XVII.
Memoria y Civilizacion, 16, 27-54.

Nausia, A. (2024). Sobrevivir en la ciudad: La conflictividad laboral de las viudas
navarras en la primera Edad Moderna. En E. Garcia Gil eta T. Gonzalez Lopez
(Eds.), Mujeres, negocios y finanzas: Un enfoque historico a través de la
educacion, la economia y la legislacion (siglos XVI-XIX) (orr. 26-28). UMA
Editorial.

Oliveri, O. (2006). Muyjer, casa y familia en el estamento hidalgo guipuzcoano del

siglo XVI. Arenal: Revista de historia de las mujeres, 13, 39-59.

76



Ortego, M. A. (2003). Familia y matrimonio en la Espana del siglo XVIII:
Ordenamiento juridico y situacion real de las mujeres a través de la

documentacion notarial. Universidad Complutense de Madrid.

Otero-Gonzalez, U. (2019). Historia, mujeres y género: De una historia sin género a
una historia de género. Historiografias: revista de historia y teoria, 17, 27—

50.

Reguera, 1. (2013). Malos tratos y violencia conyugal en la sociedad vasca de la Edad

Moderna. Memoria y Civilizacion, 16, 137-174.
Rodriguez, A. (1996). La familia en la Edad Moderna. Arco Libros.

Roquero, C. (2019). Historia de las mujeres en Euskal Herria: Del viejo reino al

Antiguo Régimen. Txalaparta.

77



9. Lehen mailako iturriak

Archivo Historico Provincial de Gipuzkoa-Gipuzkoako Probintziako Artxibo

Historikoa:

2/3000, A:29trisr-30v
2/3305, A:13r-14r

NOT 2/3008, A:51r-52r
NOT 2/3008, A:69r-70r
NOT 2/3018, A:63v-67r
NOT 2/3018, A:67r-69r
NOT 2/3018, A:74v-75r
NOT 2/3018, A:123v-125v
NOT 2/3018, A:254v-259v
NOT 2/3018, A:260r-283r
NOT 2/3018, A:353r-354r
NOT 2/3018, A:387v-389v
NOT 2/3018, A:393v-396r
NOT 2/3026, A:3v-5v
NOT 2/3026, A:29v-37r
NOT 2/3026, A:191v-193v
NOT 2/3027, A:161-17r
NOT 2/3027, A:17r-18r
NOT 2/3027, A:18r-22r
NOT 2/3027, A:162v-164v
NOT 2/3027, A:168r-169v

NOT 2/3027, A:239r-241v

78



NOT 2/3027, A:241v-243r
NOT 2/3027, A:262r-263v
NOT 2/3027, A:263v-265r
NOT 2/3028, A:125r-130r
NOT 2/3028, A:225r-227r

NOT 2/3029, A:101r-120v

Archivo de la Real Chancilleria de Valladolid:

(1615-07-10). Ejecutoria del pleito litigado por Martin de Aranguren y su mujer, Maria
Basurto, vecinos de Guetaria (Guipuzcoa), con Domingo de Yarza y Elena de Aranguren,
su mujer, vecinos de Usurbil. REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 2187, 58. Codigo
de referencia: ES.47186.ARCHV//REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 2187, 58.

(1585-02-05). Ejecutoria del pleito litigado por Juan Ortiz de Zarauz y su mujer Inglesa
Lopez de Zarauz, vecinos de Guetaria (Guipuzcoa), con Domingo de Arpa y Bartolomé
de Aguirre, vecinos de la dicha villa, sobre la posesion de ciertas piezas de oro, plata y
monedas que se habian cedido en depdsito y guarda y no se querian devolver.
REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 1526, 44. Codigo de referencia:
ES.47186.ARCHV//REGISTRO DE EJECUTORIAS, CAJA 1526, 44.

79



80



